
 
02/01/26 ପ୍ରାତଃ ମୁରଲୀ ଓମ୍ ଶାନ୍ତି “ବାପଦାଦା” ମଧୁବନ 
 

“ମିଠେ ବଚ୍ଚେ:- ତୁମମାନଙ୍କୁ ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ ବହୁତ-ବହୁତ ଆତ୍ମିକ ସ୍ନେହଯୁକ୍ତ ସମ୍ବନ୍ଧ ରଖିବାକୁ ହେବ, କେବେ ବି 
ମତଭେଦରେ ଆସିବାର ନାହିଁ ।’’ 
ପ୍ରଶ୍ନ:- ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ରାହ୍ମଣ ସନ୍ତାନ ନିଜ ମନକୁ କେଉଁ ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରିବା ଉଚିତ୍‌? 
ଉତ୍ତର:- ନିଜ ମନକୁ ପଚାର (୧) ମୁଁ ଈଶ୍�ରଙ୍କ ହୃଦୟରେ ସ୍ଥାନ ପାଇଛି? (୨) ମୁଁ କେତେ ଦୈବୀଗୁଣ ଧାରଣା କରିଛି? (୩) ମୁଁ 

ବ୍ରାହ୍ମଣ ହୋଇ ଈଶ୍�ରୀୟ ସେବାରେ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରୁ ନାହିଁ ତ? (୪) ସର୍ବଦା କ୍ଷୀରଖଣ୍ଡ ହୋଇ ରହୁଛି! ଆମର 
ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ ଏକମତ ରହୁଛି? (୫) ମୁଁ ସର୍ବଦା ଶ୍ରୀମତର ପାଳନ କରୁଛି? 

ଗୀତ:- ଭୋଳାନାଥ ସେ ନିରାଲା... 
 

ଓମ୍ ଶାନ୍ତି । ତୁମେ ସନ୍ତାନମାନେ ହେଉଛ ଈଶ୍�ରୀୟ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ । ଆଗରୁ ଆସୁରୀ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଥିଲ । ଆସୁରୀ 
ସମ୍ପ୍ରଦାୟଙ୍କୁ ଏହା ଜଣା ନାହିଁ ଯେ ଭୋଳାନାଥ କାହାକୁ କୁହାଯାଉଛି । ଏହି କଥା ମଧ୍ୟ ଜାଣି ନାହାଁନ୍ତି ଯେ ଶିବ ଶଙ୍କର ଭିନ୍ନ 
ଅଟନ୍ତି । ଶଙ୍କର ଦେବତା, ଶିବ ପରମାତ୍ମା ପିତା ଅଟନ୍ତି । କିଛି ହେଲେ ବି ଜାଣି ନାହାଁନ୍ତି । ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁମେ ହେଉଛ ଈଶ୍�ରୀୟ 
ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଅଥବା ଈଶ୍�ରୀୟ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟ । ସେମାନେ ହେଲେ ରାବଣର, ଆସୁରୀ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟ । କେତେ ଫରକ 
ରହିଛି । ଏବେ ତୁମେ ଈଶ୍�ରୀୟ ପରିବାରରେ ଈଶ୍�ରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଶିଖୁଛ ଯେ ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ କିପରି ଆତ୍ମିକ ସ୍ନେହ ରହିବା 
ଉଚିତ୍ । ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ କୁଳରେ ଏହି ଆତ୍ମିକ ସ୍ନେହ ଭରିବାକୁ ହେବ । ଯାହାଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ସ୍ନେହ ନ 
ଥିବ, ସେମାନେ ଉଚ୍ଚ ପଦ ପାଇପାରିବେ ନାହିଁ । ସେଠାରେ ତ ଏକ ଧର୍ମ, ଏକ ରାଜ୍ୟ ହେବ । ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ଝଗଡା 
ହେବ ନାହିଁ । ଏଠାରେ ତ ରାଜତ୍� ନାହିଁ । ବ୍ରାହ୍ମଣମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଦେହ-ଅଭିମାନ ଥିବା କାରଣରୁ ମତଭେଦରେ 
ଆସିଯାଉଛନ୍ତି । ଏହିପରି ମତଭେଦରେ ରହିଲେ, ଦଣ୍ଡ ଭୋଗ କରି ଉତ୍ତୀର୍ଣ୍ଣ ହେବେ । ପୁଣି ସେଠାରେ ଏକ ଧର୍ମ ରହିବ, ତେଣୁ 
ସେଠାରେ ଶାନ୍ତି ରହିବ । ସେପଟେ ଆସୁରୀ ସମ୍ପ୍ରଦାୟ ଅଥବା ଆସୁରୀ ପରିବାର ରହିଛି । ଏଠାରେ ଈଶ୍�ରୀୟ ପରିବାର ଅଛି । 
ଭବିଷ୍ୟତ ପାଇଁ ଦୈବୀଗୁଣ ଧାରଣ କରୁଛନ୍ତି । ବାବା ସର୍ବଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନ କରାଉଛନ୍ତି । ସମସ୍ତେ ତ ହେଉ ନାହାଁନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ 
ଶ୍ରୀମତ ପାଳନ କରୁଛନ୍ତି ସେହିମାନେ ବିଜୟ ମାଳାର ଦାନା ହେବେ । ଯିଏ ମାଳାର ଦାନା ନ ହେବେ ସେ ପ୍ରଜାରେ ଆସିବେ । ସେଠାରେ 
ତ ଦୈବୀ ଗଭର୍ଣ୍ଣମେଣ୍ଟ ରହିବ । ଶତ ପ୍ରତିଶତ ପବିତ୍ରତା, ଶାନ୍ତି, ସମୃଦ୍ଧି ରହିବ । ବ୍ରାହ୍ମଣ କୂଳର ସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ ଏବେ 
ଦୈବୀଗୁଣ ଧାରଣ କରିବାକୁ ହେବ । କେହି ତ ଭଲ ଭାବରେ ଦୈବୀଗୁଣ ଧାରଣ କରି ଅନ୍ୟକୁ କରାଇଥାନ୍ତି । ଦେହୀ-ଅଭିମାନୀ ହେଲେ 
ଈଶ୍�ରୀୟ ପରିବାରରେ ପରସ୍ପର ଆତ୍ମିକ ସ୍ନେହ ମଧ୍ୟ ରହିବ, ସେଥିପାଇଁ ପିଲାମାନେ ପୁରୁଷାର୍ଥ କରିଚାଲିଛନ୍ତି । ଅନ୍ତ 
ସମୟରେ ସମସ୍ତଙ୍କର ଅବସ୍ଥା ଏକାପରି ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ପୁଣି ଦଣ୍ଡ ଭୋଗ କରି ପଦ ଭ୍ରଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ । ନିଚ୍ଚ ପଦ ପାଇବେ 
। ବ୍ରାହ୍ମଣମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯଦି କେହି କ୍ଷୀରଖଣ୍ଡ ଭଳି ମିଳିମିଶି ନ ରହୁଛନ୍ତି ଲୁଣ ପାଣି ହୋଇ ରହୁଛନ୍ତି, ଦୈବୀଗୁଣ ଧାରଣ କରୁ 
ନାହାଁନ୍ତି, ତେବେ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ପଦ କିପରି ପାଇପାରିବେ । ମତଭେଦ ହେବା ଯୋଗୁଁ କେଉଁଠି କେଉଁଠି ଈଶ୍�ରୀୟ ସେବାରେ ମଧ୍ୟ ବାଧା 
ସୃଷ୍ଟି କରୁଛନ୍ତି । ଏହାର ପରିଣାମ କ’ଣ ହୋଇଥାଏ । ସେମାନେ ଏତେ ଉଚ୍ଚ ପଦ ପାଇପାରିବେ ନାହିଁ । ଗୋଟିଏ ପଟେ କ୍ଷୀରଖଣ୍ଡ 
ହୋଇ ରହିବା ପାଇଁ ପୁରୁଷାର୍ଥ କରୁଛନ୍ତି, ଅନ୍ୟ ପଟେ ମାୟା ଲୁଣପାଣି କରିଦେଉଛି, ଯେଉଁ କାରଣରୁ ସେବା ବଦଳରେ ଅପସେବା 
କରୁଛନ୍ତି । ବାବା ବସି ବୁଝାଉଛନ୍ତି ତୁମେ ଈଶ୍�ରୀୟ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟ ଅଟ । ଈଶ୍�ରଙ୍କ ସାଥିରେ ରହୁଛ ମଧ୍ୟ । କେହି 
ସାଥିରେ ରହୁଛନ୍ତି, କେହି ଅନ୍ୟ ଗାଁରେ ରହୁଛନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଏକାଠି ଅଛ ନା । ବାବା ମଧ୍ୟ ଭାରତକୁ ଆସୁଛନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ ଏକଥା ଜାଣି 
ନାହାଁନ୍ତି, ଶିବବାବା କେବେ ଆସୁଛନ୍ତି, ଆସି କ’ଣ କରୁଛନ୍ତି? ତୁମକୁ ଏବେ ବାବାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସତ୍ୟ ପରିଚୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଛି । 
ରଚୟିତା ଏବଂ ରଚନାର ଆଦି-ମଧ୍ୟ-ଅନ୍ତକୁ ଏବେ ତୁମେ ଜାଣିଛ । ଦୁନିଆକୁ ଜଣା ନାହିଁ ଯେ ଏହି ଚକ୍ର କିପରି ଘୂରୁଛି, ବର୍ତ୍ତମାନ କେଉଁ 
ସମୟ ଚାଲିଛି, ବିଲ୍‌କୁଲ୍ ଘୋର ଅନ୍ଧକାରରେ ରହିଛନ୍ତି । 

ତୁମକୁ ରଚୟିତା ବାବା ଆସି ସମସ୍ତ ସମାଚାର ଶୁଣାଉଛନ୍ତି । ତା’ ସହିତ ବୁଝାଉଛନ୍ତି ଯେ ହେ ଶାଳଗ୍ରାମ ରୂପି ସନ୍ତାନମାନେ ମୋତେ 
ମନେ ପକାଅ । ଏ କଥା ଶିବବାବା ନିଜର ସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ କହୁଛନ୍ତି । ତୁମେ ପବିତ୍ର ହେବାକୁ ଚାହୁଁଛ ନା । ଅଧାକଳ୍ପରୁ ଡାକି ଆସିଛ । 
ଏବେ ମୁଁ ଆସିଛି । ଶିବବାବା ଆସିଥା’ନ୍ତି ଭାରତକୁ ପୁନର୍ବାର ଶିବାଳୟ କରିବା ପାଇଁ, ରାବଣ ବେଶ୍ୟାଳୟ କରିଦେଇଛି । ନିଜେ ହିଁ ଗାନ 
କରୁଛନ୍ତି ଯେ ଆମେ ପତିତ ବିକାରୀ ହୋଇଯାଇଛୁ । ଭାରତ ସତ୍ୟଯୁଗରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିର୍ବିକାରୀ ଥିଲା । ନିର୍ବିକାରୀ 
ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ବିକାରୀ ମନୁଷ୍ୟମାନେ ପୂଜା କରୁଛନ୍ତି । ପୁଣି ନିର୍ବିକାରୀ ଆତ୍ମାମାନେ ହିଁ ବିକାରୀ ହେଉଛନ୍ତି । ଏ କଥା କାହାକୁ ଜଣା 
ନାହିଁ । ନିର୍ବିକାରୀ ଥିଲେ ତ ପୂଜ୍ୟ ଥିଲେ ପୁଣି ବିକାରୀ ହୋଇ ପୂଜାରୀ ହୋଇଛନ୍ତି, ସେଇଥିପାଇଁ ତ ଡାକୁଛନ୍ତି ହେ ପତିତ-ପାବନ ଆସ, 
ଆସି ନିର୍ବିକାରୀ କରାଅ । ବାବା କହୁଛନ୍ତି, ଏହି ଅନ୍ତିମ ଜନ୍ମ ତୁମେ ପବିତ୍ର ହୁଅ । କେବଳ ମୋତେ ମନେ ପକାଇଲେ, ତୁମର ପାପ 



କଟିଯିବ ଏବଂ ତୁମେ ତମୋପ୍ରଧାନରୁ ସତ୍ତ୍�ପ୍ରଧାନ ଦେବତା ହୋଇଯିବ, ପୁଣି ଚନ୍ଦ୍ରବଂଶୀ କ୍ଷତ୍ରିୟ ପରିବାରରେ ଆସିବ । 
ବର୍ତ୍ତମାନ ଈଶ୍�ରୀୟ ପରିବାରରେ ଅଛ - ପୁଣି ଦୈବୀ ପରିବାରରେ ୨୧ ଜନ୍ମ ରହିବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ଈଶ୍�ରୀୟ ପରିବାରରେ 
ତୁମେ ଅନ୍ତିମ ଜନ୍ମ ଅତିକ୍ରମ କରୁଛ । ଏହି ଜନ୍ମରେ ତୁମକୁ ପୁରୁଷାର୍ଥ କରି ପୁଣି ସର୍ବଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନ ହେବାକୁ ପଡିବ । ତୁମେ ପୂଜ୍ୟ 
ଥିଲ, ରାଜ୍ୟ କରୁଥିଲ, ପୁଣି ପୂଜାରୀ ହୋଇଛ । ଏହା ବୁଝାଇବାକୁ ପଡିବ ନା । ଭଗବାନ ହେଉଛନ୍ତି ବାବା । ଆମେ ତାଙ୍କର ସନ୍ତାନ 
ହୋଇଥିବାରୁ, ଏହା ପରିବାର ହେଲା ନା । ଗାୟନ ମଧ୍ୟ କରୁଛନ୍ତି ତୁମେ ମାତାପିତା ଆମେ ତୁମର ସନ୍ତାନ...ତେଣୁ ପରିବାର ହେଲା ନା । 
ଏବେ ବାବାଙ୍କଠାରୁ ଅସରନ୍ତି ସୁଖ ମିଳୁଛି । ବାବା କହୁଛନ୍ତି ତୁମେ ନିଶ୍ଚିତ ଆମ ପରିବାରର ଅଟ । କିନ୍ତୁ ଡ୍ରାମା ପ୍ଲାନ ଅନୁସାରେ 
ରାବଣ ରାଜ୍ୟକୁ ଆସିବା ପରେ ତୁମେ ଦୁଃଖ ଭୋଗ କରୁଥିବାରୁ ଡାକୁଛ । ଏହା ତୁମର ପ୍ରକୃତ ପରିବାର ଅଟେ । ପୁଣି ତୁମକୁ ଭବିଷ୍ୟତ ୨୧ 
ଜନ୍ମ ପାଇଁ ସମ୍ପତ୍ତି ଦେଉଛି । ଏହି ସମ୍ପତ୍ତି ପୁଣି ଦୈବୀ ପରିବାରରେ ୨୧ ଜନ୍ମ ସ୍ଥାୟୀ ରହିବ । ଦୈବୀ ପରିବାର ସତ୍ୟଯୁଗ 
ତ୍ରେତା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାଲିବ । ପୁଣି ରାବଣ ରାଜ୍ୟ ହେବା ପରେ ଭୁଲିଯାଉଛନ୍ତି ଯେ ଆମେ ଦୈବୀ ପରିବାରର ଅଟୁ । ବାମ ମାର୍ଗକୁ ଯିବା 
ଦ୍ୱାରା ଆସୁରୀ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟ ହୋଇ ଯାଉଛନ୍ତି । ୬୩ ଜନ୍ମ ସିଡି ଓହ୍ଲାଇ ଆସିଛ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ସମସ୍ତ ଜ୍ଞାନ ତୁମ 
ବୁଦ୍ଧିରେ ଅଛି । ତୁମେ ଏକଥା କାହାକୁ ହେଲେ ବି ବୁଝାଇ ପାରିବ । ଅସଲରେ ତୁମେ ଦେବୀଦେବତା ଧର୍ମର ଅଟ । ସତ୍ୟଯୁଗ ଆଗରୁ 
କଳିଯୁଗ ଥିଲା । ସଂଗମରେ ତୁମକୁ ମନୁଷ୍ୟରୁ ଦେବତା କରାଯାଉଛି । ସତ୍ୟ ଓ କଳି ମଝିରେ ଏହି ସଂଗମ ରହିଛି । ତୁମକୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ 
ଧର୍ମରୁ ପୁଣି ଦୈବୀ ଧର୍ମକୁ ନେଇ ଆସୁଛନ୍ତି । ବୁଝାଯାଉଛି ଲକ୍ଷ୍ମୀ-ନାରାୟଣ ଏହି ରାଜ୍ୟ କିପରି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥିଲେ । ଏହା ପୂର୍ବରୁ 
ଆସୁରୀ ରାଜ୍ୟ ଥିଲା । ପୁଣି ଦୈବୀ ରାଜ୍ୟ କେବେ ଓ କିପରି ହେଲା । ବାବା କହୁଛନ୍ତି କଳ୍ପ-କଳ୍ପ ସଂଗମରେ ଆସି ତୁମକୁ ବ୍ରାହ୍ମଣ 
ଦେବତା କ୍ଷତ୍ରିୟ ଧର୍ମକୁ ନେଇଯାଉଛି । ଏହା ଭଗବାନଙ୍କର ପରିବାର ଅଟେ । ସମସ୍ତେ କହୁଛନ୍ତି ଗଡ ଫାଦର । କିନ୍ତୁ ବାବାଙ୍କୁ 
ନ ଜାଣିବା କାରଣରୁ ଅନାଥ ହୋଇଯାଇଛନ୍ତି, ସେଥିପାଇଁ ବାବା ଆସୁଛନ୍ତି ଘୋର ଅନ୍ଧକାରରୁ ଆଲୋକକୁ ନେଇଯିବା ପାଇଁ । ଏବେ 
ସ୍�ର୍ଗ ସ୍ଥାପନ ହେଉଛି ତୁମେମାନେ ପାଠ ପଢୁଛ, ଦୈବୀଗୁଣ ଧାରଣ କରୁଛ । ଏ କଥା ମଧ୍ୟ ଜାଣିବା ଉଚିତ୍ - ଶିବ ଜୟନ୍ତୀ ପାଳନ 
କରୁଛନ୍ତି, ଶିବଜୟନ୍ତୀ ପରେ ପୁଣି କ’ଣ ହେବ? ନିଶ୍ଚିତ ଦୈବୀ ରାଜ୍ୟର ଜୟନ୍ତୀ ହୋଇଥିବ ନା । ସ୍�ର୍ଗ ସ୍ଥାପନକାରୀ ଈଶ୍�ର 
ପିତା ସ୍�ର୍ଗର ସ୍ଥାପନା କରିବା ପାଇଁ ସ୍�ର୍ଗକୁ ତ ଆସିବେ ନାହିଁ । କହୁଛନ୍ତି ମୁଁ ନର୍କ ଓ ସ୍�ର୍ଗ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ସଂଗମରେ 
ଆସୁଛି । ଶିବରାତ୍ରି କହୁଛନ୍ତି ନା । ତେଣୁ ମୁଁ ରାତ୍ରିରେ ଆସୁଛି । ଏ କଥା ତୁମେମାନେ ହିଁ ବୁଝିପାରିବ । ଯିଏ ବୁଝନ୍ତି ସେ ଅନ୍ୟକୁ ମଧ୍ୟ 
ଧାରଣ କରାଇଥାନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ମନ-ବଚନ-କର୍ମରେ ସେବାରେ ତତ୍ପର ରହିଥାନ୍ତି ସେମାନେ ବାବାଙ୍କର ହୃଦୟରେ ଥା’ନ୍ତି । 
ଯେତେ ଯେତେ ଅଧିକ ସେବା କରିବେ ସେତେ ସ୍ନେହର ପାତ୍ର ହେବେ । କେହି ଅଲରାଉଣ୍ଡର ସେବାଧାରୀ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସବୁ କାମ 
ଶିଖିବା ଦରକାର । ରାନ୍ଧିବା, ରୁଟି ସେକିବା, ବାସନ ମାଜିବା... ଏହା ମଧ୍ୟ ସେବା ଅଟେ ନା । କିନ୍ତୁ ପ୍ରଥମ ହେଲା ବାବାଙ୍କର ସ୍ମୃତି । 
ତାଙ୍କ ସ୍ମୃତି ଦ୍ୱାରା ହିଁ ବିକର୍ମ ବିନାଶ ହେବ । ଏଠାକାର ସମ୍ପତ୍ତି ମିଳିଛି । ସେଠାରେ ସର୍ବଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନ ରହିବେ । ଯଥା 
ରାଜାରାଣୀ ତଥା ପ୍ରଜା । ସେଠାରେ ଦୁଃଖର କଥା ରହିବ ନାହିଁ । ବର୍ତ୍ତମାନ ସମସ୍ତେ ନର୍କବାସୀ ଅଟନ୍ତି । ସମସ୍ତଙ୍କର 
ଅବତରଣର କଳା ହୋଇଯାଇଛି । ପୁଣି ଏବେ ଆରୋହଣ କଳା ହେବ । ବାବା ସମସ୍ତଙ୍କୁ ଦୁଃଖରୁ ମୁକ୍ତ କରି ସୁଖକୁ ନେଇଯାଉଛନ୍ତି, 
ସେଥିପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ମୁକ୍ତିଦାତା କୁହାଯାଉଛି । ଏଠାରେ ତୁମର ନିଶା ରହୁଛି, ଆମେ ବାବାଙ୍କଠାରୁ ସମ୍ପତ୍ତି ନେଇ ଯୋଗ୍ୟ ହେଉଛୁ । 
ସେହିମାନଙ୍କୁ ହିଁ ଯୋଗ୍ୟ କୁହାଯିବ ଯିଏ ଅନ୍ୟକୁ ରାଜପଦ ପାଇବାର ଯୋଗ୍ୟ କରାଉଛନ୍ତି । ଏକଥା ମଧ୍ୟ ବାବା ବୁଝାଉଛନ୍ତି ଯେ 
ପଢିବା ପାଇଁ ତ ବହୁତ ଆସିବେ । ଏପରି ନୁହେଁ କି ସମସ୍ତେ ୮୪ ଜନ୍ମ ନେବେ । ଯିଏ ଭଲ ଭାବେ ନ ପଢିବେ ସେ ଡେରିରେ ଆସିବେ, 
ତେବେ ଜନ୍ମ ମଧ୍ୟ କମ୍ ହେବ ନା । କେହି ୮୦ ଜନ୍ମ, କେହି ୮୨ ଜନ୍ମ, କେହି ଜଲ୍‌ଦି ଆସୁଛନ୍ତି, କେହି ପଛରେ ଆସୁଛନ୍ତି... 
ସମସ୍ତର ଆଧାର ପାଠପଢା ଉପରେ ରହିଛି । ସାଧାରଣ ପ୍ରଜାମାନେ ପରେ ଆସିବେ । ସେମାନଙ୍କର ୮୪ ଜନ୍ମ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ 
କାହିଁକି ନା ପରେ ଆସୁଛନ୍ତି । ଯିଏ ବିଲ୍‌କୁଲ୍ ଶେଷରେ ଥିବେ ସେ ତ୍ରେତାର ଅନ୍ତରେ ଆସି ଜନ୍ମ ନେବେ । ପୁଣି ବାମମାର୍ଗରେ ଯାଇ 
ଓହ୍ଲାଇବା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଯାଇଥାଏ । ଭାରତବାସୀମାନେ କିପରି ୮୪ ଜନ୍ମ ନେଉଛନ୍ତି, ତାହା ଏହି ସିଡି ଚିତ୍ରରେ ଦର୍ଶାଯାଇଛି । ଏହି 
ସୃଷ୍ଟିଚକ୍ର ଡ୍ରାମାର ରୂପ ଅଟେ । ଯିଏ ପାବନ ଥିଲେ ସେ ଏବେ ପତିତ ହୋଇଯାଇଛନ୍ତି, ପୁଣି ପବିତ୍ର ଦେବତା ହେବେ । ବାବା 
ଆସିଲେ ସମସ୍ତଙ୍କର କଲ୍ୟାଣ ହୋଇଥାଏ, ସେଥିପାଇଁ ଏହାକୁ ଅସ୍‌ପିସିଅସ୍ ଅର୍ଥାତ୍ ପୁଣ୍ୟବନ୍ତ ଯୁଗ କୁହାଯାଉଛି । ଏହା ବାବାଙ୍କର 
ହିଁ ଅବଦାନ ଅଟେ, ଯିଏକି ସମସ୍ତଙ୍କର କଲ୍ୟାଣ କରୁଛନ୍ତି । ସତ୍ୟଯୁଗରେ ସମସ୍ତଙ୍କର କଲ୍ୟାଣ ହୋଇଥିଲା, କୌଣସି ଦୁଃଖ ନ 
ଥିଲା, ଏ କଥା ତ ବୁଝାଇବାକୁ ହେବ ଯେ ଆମେ ଈଶ୍�ରୀୟ ପରିବାରର ସଦସ୍ୟ ଅଟୁ । ଈଶ୍�ର ସମସ୍ତଙ୍କର ପିତା ଅଟନ୍ତି । 
ଏହିଠାରେ ହିଁ ତୁମେ ମାତା-ପିତା ବୋଲି ଗାୟନ କରୁଛ । ସେଠାରେ ତ କେବଳ ଫାଦର କୁହାଯିବ । ଏଠାରେ ତୁମକୁ ମାତାପିତା ମିଳିଛନ୍ତି । 
ଏଠାରେ ତୁମ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ ପୋଷ୍ୟ କରାଯାଉଛି । ପିତା ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତା ତେଣୁ ମାତା ମଧ୍ୟ ଥିବେ । ନଚେତ୍ ରଚନା କିପରି ହେବ । 
ହେଭେନ୍‌ଲୀ ଗଡ ଫାଦର ଅର୍ଥାତ୍ ସ୍�ର୍ଗ ସ୍ଥାପନକାରୀ ଈଶ୍�ର ପିତା କିପରି ସ୍�ର୍ଗ ସ୍ଥାପନ କରୁଛନ୍ତି, ଏ କଥା ନା 
ଭାରତବାସୀ ଜାଣିଛନ୍ତି ନା ବିଦେଶୀମାନେ ଜାଣିଛନ୍ତି । ଏବେ ତୁମେ ଜାଣିଛ ଯେ ନୂଆ ଦୁନିଆର ସ୍ଥାପନା ଓ ପୁରୁଣା ଦୁନିଆର ବିନାଶ 
ନିଶ୍ଚୟ ସଂଗମରେ ହିଁ ହେବ । ଏବେ ତୁମେ ସଂଗମରେ ଅଛ । ବର୍ତ୍ତମାନ ବାବା ବୁଝାଉଛନ୍ତି କେବଳ ମୋତେ ମନେ ପକାଅ । ଆତ୍ମାକୁ 
ହିଁ ମନେ ପକାଇବାକୁ ହେବ ପରମପିତା ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ । ଆତ୍ମାମାନେ ଏବଂ ପରମାତ୍ମା ଅଲଗା ରହିଲେ ବହୁକାଳ... ସୁନ୍ଦର ମେଳା 
କେଉଁଠାରେ ହେବ! ସୁନ୍ଦର ମେଳା ନିଶ୍ଚୟ ଏହିଠାରେ ହିଁ ହେବ । ପରମାତ୍ମା ପିତା ଏହିଠାକୁ ଆସୁଛନ୍ତି, ଏହାକୁ କଲ୍ୟାଣକାରୀ ସୁନ୍ଦର 
ମେଳା କୁହାଯାଉଛି । ସମସ୍ତଙ୍କୁ ଜୀବନମୁକ୍ତିର ସମ୍ପତ୍ତି ଦେଉଛନ୍ତି । ଜୀବନବନ୍ଧନରୁ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଉଛନ୍ତି । ସମସ୍ତ ଆତ୍ମା 



ତ ଶାନ୍ତିଧାମ ଯିବେ - ପୁଣି ସେଠାରୁ ଆସିଲେ ସତ୍ତ୍�ପ୍ରଧାନ ରହିବେ । ଧର୍ମସ୍ଥାପକମାନେ ଧର୍ମ ସ୍ଥାପନ ପାଇଁ ଆସିଥା’ନ୍ତି । 
ସୃଷ୍ଟିରେ ତାଙ୍କର ଜନସଂଖ୍ୟା ବଢିଗଲେ ରାଜତ୍� ନିମନ୍ତେ ପୁରୁଷାର୍ଥ କରିବେ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କୌଣସି ଲଢେଇ ଝଗଡା ଆଦି 
ରହିବ ନାହିଁ । ସତ୍ତ୍�ପ୍ରଧାନରୁ ରଜୋକୁ ଆସିଲେ ଲଢେଇ ଝଗଡା ଆରମ୍ଭ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରଥମେ ସୁଖ ପରେ ଦୁଃଖ ପାଇଥାନ୍ତି । 
ଏବେ ବିଲ୍‌କୁଲ୍ ଦୁର୍ଗତି ହୋଇଯାଇଛି । ଏହି କଳିଯୁଗୀ ଦୁନିଆର ବିନାଶ ପୁଣି ସତ୍ୟଯୁଗୀ ଦୁନିଆର ସ୍ଥାପନା ହେବ । ବାବା ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ 
ଦ୍ୱାରା ବିଷ୍ଣୁପୁରୀର ସ୍ଥାପନା କରୁଛନ୍ତି । ଯିଏ ଯେଉଁଭଳି ପୁରୁଷାର୍ଥ କରୁଛନ୍ତି ସେହି ଅନୁସାରେ ବିଷ୍ଣୁପୁରୀରେ ଯାଇ ପ୍ରାରବ୍ଧ 
ପାଇବେ । ବୁଝିବା ନିମନ୍ତେ ଏହା ବହୁତ ଭଲ କଥା ଅଟେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ତୁମେ ଖୁସି ହେବା ଉଚିତ୍ ଯେ ଆମେ ଈଶ୍�ରଙ୍କଠାରୁ 
ଭବିଷ୍ୟତ ୨୧ ଜନ୍ମ ପାଇଁ ସମ୍ପତ୍ତି ପାଉଛୁ । ଯେତେ ପୁରୁଷାର୍ଥ କରି ନିଜକୁ ଆକ୍ୟୁରେଟ୍ (ଠିକ୍‌) କରିବ... ତୁମକୁ ତ (ଆକ୍ୟୁରେଟ୍‌) ଠିକ୍ 
ହେବାକୁ ପଡିବ । ଲିବର ଏବଂ ସିଲିଣ୍ଡର ଘଡି ମଧ୍ୟ ରହିଛି ନା । ଲିବର ବହୁତ ଆକ୍ୟୁରେଟ୍ ହୋଇଥାଏ । ପିଲାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେହି 
କେହି ସଠିକ୍ ହୋଇଯା’ନ୍ତି । କେହି ସଠିକ୍ ନ ହୋଇଥିବାରୁ ନିଚ୍ଚ ପଦ ପାଇଥା’ନ୍ତି । ପୁରୁଷାର୍ଥ କରି ସଠିକ୍ ହେବା ଉଚିତ୍ । ଏବେ 
ସମସ୍ତେ ସଠିକ୍ ରୂପେ ପରିଚାଳିତ ହେଉ ନାହାଁନ୍ତି । ଏକମାତ୍ର ବାବା ହିଁ ପୁରୁଷାର୍ଥ କରାଇବେ । ଭାଗ୍ୟ ଗଢିବାର ପୁରୁଷାର୍ଥ କମ୍ 
ଥିବାରୁ ପଦ କମ୍ ପାଉଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀମତରେ ନ ଚାଲିବା କାରଣରୁ, ଆସୁରୀ ଗୁଣ ନ ଛାଡିବା କାରଣରୁ, ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ନ ରହିବା 
କାରଣରୁ ଏସବୁ ହେଉଛି । ଯୋଗଯୁକ୍ତ ହୋଇ ନ ରହିବା ଯେପରି ପଣ୍ଡିତ ପଣିଆ ଅଟେ । ଯୋଗ କମ୍ ଥିବାରୁ ଶିବବାବାଙ୍କ ପ୍ରତି 
ସ୍ନେହ ରହୁନାହିଁ । ଧାରଣା ମଧ୍ୟ କମ୍ ହୋଇଯାଏ, ସେହି ଖୁସି ରହି ନ ଥାଏ । ଚେହେରା ହିଁ ମୁର୍ଦ୍ଦାର ସଦୃଶ ରହିଥାଏ । ତୁମର 
ଚେହେରା ତ ସର୍ବଦା ହର୍ଷିତ ରହିବା ଉଚିତ । ଯେପରି ଦେବତାମାନଙ୍କର ହୋଇଥାଏ । ବାବା ତୁମକୁ କେତେ ସମ୍ପତ୍ତି ଦେଉଛନ୍ତି । 
କେହି ଗରୀବ ପିଲା ସାହୁକାର ପାଖକୁ ଗଲେ ସେ କେତେ ଖୁସି ହୋଇଥାନ୍ତି । ତୁମେ ବହୁତ ଗରୀବ ଥିଲ । ଏବେ ବାବା ପୋଷ୍ୟ କରୁଥିବାରୁ 
ଖୁସି ହେବା ଦରକାର । ଆମେ ଈଶ୍�ରୀୟ କୂଳର ହୋଇଛୁ । କିନ୍ତୁ ଭାଗ୍ୟରେ ନ ଥିଲେ କ’ଣ କରାଯାଇ ପାରିବ । ପଦ ଭ୍ରଷ୍ଟ 
ହୋଇଯିବ । ପାଟରାଣୀ ହୋଇପାରିବେ ନାହିଁ । ବାବା ଆସୁଛନ୍ତି ହିଁ ପାଟରାଣୀ କରିବା ପାଇଁ । ତୁମେ କାହାକୁ ହେଲେ ବି ବୁଝାଇପାରିବ ଯେ 
ବ୍ରହ୍ମା, ବିଷ୍ଣୁ, ଶଙ୍କର ତିନି ହେଁ ଶିବଙ୍କର ସନ୍ତାନ ଅଟନ୍ତି । ଭାରତକୁ ପୁନର୍ବାର ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସ୍�ର୍ଗ କରାଉଛନ୍ତି । 
ଶଙ୍କରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପୁରୁଣା ଦୁନିଆର ବିନାଶ ହେଉଛି, ଭାରତରେ ହିଁ ବାକି ଅଳ୍ପ ଆତ୍ମା ରହିବେ । ପ୍ରଳୟ ତ ହେବ ନାହିଁ, କିନ୍ତୁ 
ବହୁତ ଶରୀର ଛାଡି ଦେଉ ଥିବାରୁ କୁହାଯାଉଛି ଯେପରି ପ୍ରଳୟ ହୋଇଯାଉଛି । ରାତି-ଦିନର ଫରକ ରହୁଛି । ଆତ୍ମାମାନେ ସମସ୍ତେ 
ମୁକ୍ତିଧାମକୁ ଚାଲିଯିବେ । ଏହା ପତିତ-ପାବନ ବାବାଙ୍କର ହିଁ କାମ ଅଟେ । ବାବା କହୁଛନ୍ତି ଦେହୀ-ଅଭିମାନୀ ହୁଅ । ନଚେତ୍ ପୁରୁଣା 
ସମ୍ବନ୍ଧୀ ମନେ ପଡିବେ । ସ୍ଥୂଳ ରୂପରେ ତ୍ୟାଗ କରିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ମନେ ପଡିଥାଆନ୍ତି ଅର୍ଥାତ୍ ନଷ୍ଟୋମୋହା ହୋଇ ନାହାଁନ୍ତି, 
ଏହାକୁ ବ୍ୟଭିଚାରୀ ୟାଦ କୁହାଯାଉଛି । ଏମାନେ ସଦ୍‌ଗତି ପାଇପାରିବେ ନାହିଁ, କାହିଁକି ନା ଦୁର୍ଗତିରେ ଥିବା ଆତ୍ମାମାନଙ୍କୁ ମନେ 
ପକାଉଛନ୍ତି । ଆଚ୍ଛା— 

ମିଠା ମିଠା ସିକିଲଧେ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ମାତା-ପିତା, ବାପଦାଦାଙ୍କର ମଧୁର ସ୍ନେହ ସମ୍ପନ୍ନ ଶୁଭେଚ୍ଛା ଏବଂ ସୁପ୍ରଭାତ । 
ଆତ୍ମିକ ପିତାଙ୍କର ଆତ୍ମିକ ସନ୍ତାନମାନଙ୍କୁ ନମସ୍ତେ । 

ଧାରଣା ପାଇଁ ମୁଖ୍ୟ ସାର :— 

(୧) ବାପଦାଦାଙ୍କ ହୃଦୟରେ ସ୍ଥାନ ପାଇବା ପାଇଁ ମନ-ବଚନ-କର୍ମରେ ସେବା କରିବାକୁ ହେବ । ଆକ୍ୟୁରେଟ ଅର୍ଥାତ୍ ଯଥାର୍ଥ ଏବଂ 
ଅଲରାଉଣ୍ଡର ଅର୍ଥାତ୍ ସବୁ କର୍ମରେ ଦକ୍ଷ ହେବାକୁ ପଡିବ । 

(୨) ଏଭଳି ଦେହୀ-ଅଭିମାନୀ ହେବାକୁ ପଡିବ ଯେପରି କୌଣସି ବି ପୁରୁଣା ସମ୍ବନ୍ଧୀ ମନେ ପଡୁ ନ ଥିବେ । ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ 
ବହୁତ-ବହୁତ ଆତ୍ମିକ ସ୍ନେହରେ ରହିବାକୁ ହେବ, ଲୁଣପାଣି ହେବାର ନାହିଁ । 
ବରଦାନ:- ବିଶ୍� ପରିବର୍ତ୍ତନର ଶ୍ରେଷ୍ଠ କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିଜର ଅଙ୍ଗୁଳି ଲଗାଉଥିବା ମହାନ ତଥା ନିର୍ମାଣ ଭବ । 

ଯେପରି କୌଣସି ସ୍ଥୁଳ ଖାଦ୍ୟ ପଦାର୍ଥ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିବା ସମୟରେ ସେଥିରେ ସବୁ ଜିନିଷ ଠିକ୍ ଭାବରେ ମିଶାଇବାକୁ 
ପଡିଥାଏ, ଯଦି ସାଧାରଣ ଲୁଣ ବା ଚିନି ଟିକିଏ କମ୍ ହୋଇଯାଏ ତେବେ ତାହା ଆଉ ଖାଇବା ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । 
ସେହିପରି ବିଶ୍� ପରିବର୍ତ୍ତନର ଏହି ଶ୍ରେଷ୍ଠ କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ବାବାଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକ ରତ୍ନମାନଙ୍କର 
ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି । ଏଥିରେ ସମସ୍ତଙ୍କର ଅଙ୍ଗୁଳି ଲାଗିବା ଦରକାର । ସମସ୍ତେ ନିଜ ନିଜ ହିସାବରେ ବହୁତ-ବହୁତ 
ଆବଶ୍ୟକ ଅଟନ୍ତି । ସମସ୍ତେ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ମହାରଥୀ ଅଟନ୍ତି, ସେଥିପାଇଁ ନିଜର କାର୍ଯ୍ୟର ଶ୍ରେଷ୍ଠତାର ମୂଲ୍ୟକୁ 
ଜାଣ, ସମସ୍ତେ ମହାନ ଆତ୍ମା ଅଟ । କିନ୍ତୁ ଯେତିକି ମହାନ ଅଟ ସେତିକି ନିର୍ମାଣ ମଧ୍ୟ ହୁଅ । 

ସ୍ଲୋଗାନ:- ଯଦି ନିଜର ସ୍�ଭାବକୁ ସରଳ କରିଦେବ ତେବେ ସବୁ କାର୍ଯ୍ୟ ସରଳ ହୋଇଯିବ । 
*** ଓମ୍ ଶାନ୍ତି *** 



ଅବ୍ୟକ୍ତ ଈଶାରା:- ଏହି ଅବ୍ୟକ୍ତି ମାସରେ ବନ୍ଧନମୁକ୍ତ ହୋଇ ଜୀବନମୁକ୍ତ ସ୍ଥିତିର ଅନୁଭବ କର । 

ଜୀବନ ନିର୍ବାହ କରିବାରେ ସମୟ, ପରିସ୍ଥିତି ଏବଂ ସମସ୍ୟାଗୁଡିକ ସଂକଟାପନ୍ନ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ, ବାୟୁମଣ୍ଡଳ ଦୁଇଗୁଣା ଦୂଷିତ 
ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ତା’ର ପ୍ରଭାବରୁ ମୁକ୍ତ ରହିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ସବୁ ପ୍ରକାରର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବନ୍ଧନଗୁଡିକ ଠାରୁ ମୁକ୍ତ ରହିବାକୁ ହେବ 
। ଯେପରି ଗୋଟିଏ ବି ସୂକ୍ଷ୍ମ ବନ୍ଧନ ନ ଥିବ । ଏହିଭଳି ବନ୍ଧନମୁକ୍ତ ଏବଂ ଜୀବନମୁକ୍ତ, ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ରାହ୍ମଣ ସନ୍ତାନଙ୍କୁ 
ହେବାକୁ ପଡିବ । ଏହି ସଂଗମଯୁଗରେ ହିଁ ଜୀବନ ମୁକ୍ତ ସ୍ଥିତିର ପ୍ରାରବ୍ଧର ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ହେବ । 


