
 
23/01/26 Murli de la Mañana Om Shanti BapDada Madhuban 
 

Esencia: Dulces hijos, que las joyas del conocimiento emerjan constantemente de vuestros labios. 
Vuestras caras siempre deben permanecer alegres. 

Pregunta: ¿Cuáles son los signos de los hijos que han embebido conocimiento en su vida Brahmin? 
Respuesta: 1. Su actividad es como las de las deidades. Embeben virtudes divinas. 2. Tienen la 

práctica de rumiar el océano de este conocimiento. Nunca rumian cosas malignas, es decir, 
cosas de basura. 3. No difaman ni insultan a otros. 4. Sus caras siempre están alegres. 

 

Om shanti. El Padre se sienta aquí y explica acerca de la devoción y de este conocimiento. Hijos, habéis 
entendido que no puede haber salvación mediante la devoción y que no se realiza devoción en la edad 
de oro. Ni siquiera recibís este conocimiento en la edad de oro. Shri Krishna ni adora a nadie ni toca la 
flauta del conocimiento. Tocar la flauta (murli) significa dar este conocimiento. Se recuerda que hay 
magia en la flauta, así que, definitivamente, debe haber algo de magia. Simplemente tocar la flauta es 
común, incluso los mendigos que deambulan, continúan tocándola. Esta flauta tiene la magia del 
conocimiento. A la ignorancia no se le puede llamar magia. A la murli se le llama magia. Los seres 
humanos comunes y corrientes se convierten en deidades mediante este conocimiento. Cuando es la 
edad de oro, tenéis la herencia de este conocimiento. Allí no se realiza devoción. La devoción empieza 
con la edad de cobre cuando cambiáis de deidades en humanos. A los seres humanos se les llama 
viciosos mientras que a las deidades se les llama sin vicios. Al mundo de las deidades se le llama el 
mundo puro. Ahora os estáis convirtiendo en deidades ¿Qué quiere decir conocimiento? Este 
conocimiento es, en primer lugar, el reconocimiento del ser y del Padre y en segundo lugar, el 
conocimiento del principio, el medio y el final del mundo. La salvación se recibe mediante este 
conocimiento. Después, más adelante, empieza la devoción. A eso entonces se le llama, el estado de 
descenso, porque la devoción es la noche y el conocimiento es el día. Este conocimiento puede 
asentarse en el intelecto de cualquiera, pero no todos pueden embeber virtudes divinas. Si alguien tiene 
virtudes divinas, se puede entender que ha embebido este conocimiento. Las actividades de los que 
embeben este conocimiento se vuelven como las de esas deidades. La actividad de los que embeben 
menos está mezclada. Si no embeben nada significa que no son hijos (de Baba). Los seres humanos 
difaman tanto al Padre. Cuando entráis en el clan Brahmin dejáis de insultaros y difamaros unos a otros. 
Recibís este conocimiento; después, rumiando el océano del conocimiento, recibís néctar. Si no rumiáis 
el océano del conocimiento, ¿qué otra cosa estaríais rumiando? Pensamientos malignos. Solo basura 
emergería de eso. Ahora sois estudiantes de Dios. Sabéis que estáis estudiando el estudio para cambiar 
de humanos comunes y corrientes en deidades. Las deidades no enseñan este estudio. A las deidades no 
se las puede llamar océanos del conocimiento. Solo a Ese se Le puede llamar el Océano del 
Conocimiento. Las virtudes divinas solo se pueden embeber mediante este conocimiento. Es solo, ahora 
hijos, que recibís este conocimiento. No lo recibís en la edad de oro. Esas deidades tienen virtudes 
divinas. Vosotros también las alabáis como las que están llenas de todas las virtudes. Por tanto ahora 
tenéis que haceros como ellas. Cada uno de vosotros tenéis que preguntaros: ¿tengo todas las virtudes 
divinas, o mi actividad es maligna? Si tenéis algunas actividades malignas, debéis renunciar a ellas. 
Solo entonces se os llamará una deidad. De lo contrario, lograréis una posición baja. Hijos, ahora estáis 
embebiendo virtudes divinas. Relatáis muchas cosas muy buenas. A esta se le llama la edad de la 
confluencia más elevada, cuando os convertís en los más elevados de todos. Por lo tanto, la atmósfera 



también tiene que ser muy buena. Que no salgan palabras sucias de vuestros labios. De lo contrario, se 
dirá que vais a reclamar una posición baja. Esto se puede saber muy rápidamente de vuestro 
comportamiento y del ambiente. Que vuestra cara permanezca constantemente alegre. Si no, se diría 
que no tenéis nada de este conocimiento. Que solo joyas de conocimiento emerjan constantemente de 
vuestros labios. Mirad a Lakshmi y Narayan y ved qué alegres son sus caras. Esas almas embebieron las 
joyas del conocimiento. Sólo joyas de conocimiento constantemente emergieron de sus bocas. Hay tanta 
felicidad simplemente en relatar y escuchar las joyas del conocimiento. Las joyas del conocimiento que 
ahora estáis recibiendo después se convierten en diamantes y joyas. El rosario de nueve joyas no es de 
diamantes y joyas. Es un rosario de las joyas de conocimiento. La gente cree que está hecho de esas 
gemas físicas y llevan un anillo hecho con ellas. El rosario de las joyas del conocimiento se crea en la 
edad de la confluencia más auspiciosa. Estas joyas os harán prósperos para vuestros futuros 21 
nacimientos. Nadie os las puede arrebatar. Aquí, si llevarais diamantes y joyas, alguien os los robaría 
rápidamente. Por lo tanto, os tenéis que hacer muy sensatos y eliminar los rasgos malignos. La cara se 
vuelve tan mala debido a los rasgos malignos. La cara de una persona con ira se pone tan roja como el 
cobre. Los que tienen el vicio de la lujuria se vuelven feos. Por tanto, hijos, tenéis que rumiar el océano 
del conocimiento acerca de todo. Este estudio es para recibir mucha riqueza. Los otros estudios no 
valen joyas. Sí, la gente puede estudiar ese conocimiento y reclamar una posición alta. Por tanto, la 
educación es útil, no la riqueza. La educación es riqueza. Esa riqueza es limitada, mientras que esta 
riqueza es ilimitada. Sí, ambos son estudios. Ahora entendéis que el Padre os enseña y os convierte en 
los amos del mundo. Esos estudios son temporales y solo valen un poco; simplemente para un 
nacimiento. Después, en vuestro siguiente nacimiento, tenéis que estudiar de nuevo. Allí, no hay 
necesidad de estudiar para obtener riqueza. Allí, recibís mucha riqueza en base a los esfuerzos que 
hacéis ahora. Esta riqueza se hace imperecedera. Las deidades tenían mucha riqueza ¿Cuánta tenían 
cuando después entraron en el camino de la devoción, es decir, el reino de Ravan? Construyeron tantos 
templos. Después los musulmanes vinieron y saquearon su riqueza. ¡Ellas (las deidades) eran tan ricas! 
Nadie podría hacerse tan rico mediante los estudios de hoy en día. Ahora entendéis que estáis 
estudiando tal estudio elevado mediante el cual os convertís en deidades. Mirad en qué se convierten los 
seres humanos estudiando: de pobres en ricos. Bharat también es muy pobre ahora. Los ricos no tienen 
tiempo en absoluto. Tienen su propio orgullo de ser fulano de tal. Aquí, todo el orgullo se tiene que 
eliminar. Yo soy un alma y un alma no tiene riqueza o prosperidad, ni diamantes ni joyas. El Padre dice: 
¡renunciad a vuestro cuerpo y a todas las relaciones corporales! Cuando un alma deja su cuerpo, toda la 
prosperidad, etc., se termina hasta que estudia y gana su riqueza de nuevo. O bien, si hizo donaciones 
muy buenas en su nacimiento anterior, nacería en una casa rica. Dicen: ese es el fruto de sus acciones 
pasadas. Si alguien ha propiciado los estudios de otros, si ha construido un colegio universitario o 
una casa de descanso para peregrinos, recibe el fruto de eso, pero solo por un periodo temporal. Es aquí 
que dais donaciones y realizáis caridad. No hacéis eso en la edad de oro. Solo hay buenas acciones en la 
edad de oro porque recibís la herencia de ahora, allí. Allí, nadie realiza acciones viciosas porque Ravan 
no existe allí. La gente pobre no realiza acciones viciosas. Aquí, incluso los ricos realizan acciones 
viciosas, y por esto hay enfermedades y pesar, etc. Allí, no se involucran en el vicio, y así, ¿cómo se 
podrían realizar karma negativo? Todo depende de vuestro karma. Este es el reino de Maya, Ravan, 
donde los seres humanos se hacen viciosos. El Padre viene y os enseña para haceros sin vicios. El Padre 
os hace sin vicios y después Maya os hace viciosos. Hay una guerra entre la dinastía de Rama y la 
dinastía de Ravan. Vosotros sois los hijos del Padre y ellos son los hijos de Ravan. Hay tantos hijos muy 
buenos que son derrotados por Maya. Maya es muy poderosa. A pesar de eso, hay esperanza. Se tiene 
que elevar incluso a los que están completamente degradados. El Padre tiene que elevar al mundo 



entero. Muchos caen. Se vuelven totalmente degradados y bajos. El Padre eleva incluso a tales hijos. En 
el reino de Ravan todos están degradados. Sin embargo, el Padre os salva. A pesar de eso, continuáis 
cayendo y por tanto, os convertís en los más bajos de todos. Después, no podéis subir tan alto. Vuestra 
conciencia os remordería por haber alcanzado el estado más bajo. Se dice: “lo que recordéis en vuestros 
momentos finales…”. Solo habría ese estado más bajo en el intelecto de ese. Por tanto, hijos, el Padre se 
sienta aquí y os explica: sois vosotros los que os convertís en deidades cada ciclo ¿Se convertirían en 
eso los animales? Solo los seres humanos entienden esto y se convierten en eso. Lakshmi y Narayan, 
etc. también tienen nariz, orejas, etc., porque son seres humanos. Sin embargo, tienen virtudes divinas y 
por esto se les llama deidades ¿Cómo se convirtieron en deidades tan hermosas? ¿Cómo cayeron 
después? Ahora entendéis este ciclo. Todos los que rumien el océano del conocimiento embeberán esto 
muy bien. Los que no rumian el océano del conocimiento se convierten en simplones (buddhus). Los 
que lean la murli rumiarán el océano del conocimiento y pensarán en los temas que tienen que explicar. 
Automáticamente rumiarían el océano del conocimiento. Van a venir personas diferentes, así que tenéis 
que explicarles con entusiasmo. Es posible que entiendan algo. Todo depende de su fortuna. Algunos 
instantáneamente tendrán fe mientras que otros no. Se mantiene esperanza en ellos. Si no es ahora, 
definitivamente entenderán en el futuro. Uno tiene que mantener la esperanza. Mantener esperanza en 
ellos significa tener interés de servirles. No debéis cansaros. Incluso si alguien ha estudiado pero 
después se degrada, si viene, se le haría sentar en la sala de visitas. O bien ¿le diríais que se vaya? 
Definitivamente le preguntaréis por qué no ha venido durante tantos días. Él probablemente diría que 
fue derrotado por Maya. Muchas personas así vienen aquí. Entienden que el conocimiento es muy 
bueno, pero Maya los derrota. ¡Al menos lo recuerdan todo! En la devoción, no se trata de ser victorioso 
o derrotado. Este conocimiento se tiene que embeber. Ahora estáis escuchando, del Padre, el Gita 
verdadero mediante el cual, os convertís en deidades. No os podéis convertir en deidades sin convertiros 
en Brahmins. No hay Brahmins (casta) entre los cristianos, parsis o musulmanes. Entendéis estas cosas 
ahora. Sabéis que tenéis que recordar a Alfa. Solo recordando a Alfa recibís un reino. Cuando os 
encontréis con alguien, decidle: “recuerda a Alfa, Alá”. Se dice que Alfa es el más elevado en lo alto. 
La gente señala hacia arriba con su dedo para indicar a Alfa. También se dice que Alfa es Uno. Hay solo 
un Dios y todos los demás son hijos. El Padre es constantemente Alfa. Él no gobierna el reino. Él os da 
este conocimiento y también os convierte en Sus hijos. Por tanto, hijos, deberíais permanecer muy 
felices. Baba nos está sirviendo tanto. Él nos está convirtiendo en los amos del mundo. Él mismo no va 
a ese mundo nuevo puro. Nadie Le invita al mundo puro. Solo los impuros Le claman ¿Qué haría Él en 
el mundo puro? Su nombre es el Purificador, así que Su deber es hacer nuevo el mundo viejo. El 
nombre del Padre es Shiva y a los hijos se les llama saligrams. A Él se le adora. Todos Le recuerdan 
como Shiv Baba. En segundo lugar, también llaman “Baba” a Brahma. Muchos hablan de Prajapita 
Brahma, pero nadie le conoce con precisión ¿De quién es hijo Brahma? Vosotros decís que Shiva, el 
Padre Supremo, el Alma Suprema, le ha adoptado. Él es un ser corporal. Todas las almas son los hijos 
de Dios. Todas las almas tienen su propio cuerpo. Todos han recibido su propio papel que tienen que 
representar. Esto ha continuado desde tiempo inmemorial. Eterno significa que no tiene principio, 
medio o final. Cuando la gente escucha acerca del final, se confunden sobre cómo se crearía otra vez. El 
Padre explica: esto es eterno. No se trata de cuándo se creó. La aniquilación nunca tiene lugar. Eso no es 
más que una historia exagerada que han contado. Como solo había unos pocos seres humanos, dijeron 
que tuvo lugar la aniquilación. Este conocimiento que Baba tiene solo emerge en este momento. De Él 
se dice: “incluso si convirtierais un océano entero en tinta, un bosque en bolígrafos y la tierra en papel, 
este conocimiento no se acabaría”. Achcha. 



A vosotros, los hijos más dulces, amados, durante tanto tiempo perdidos y ahora encontrados, amor, 
recuerdos y buenos días de la Madre, el Padre, BapDada. El Padre espiritual os dice namaste a los hijos 
espirituales. 

Esencia para el dharna: 
1.​ Glorificad el nombre del Padre con vuestra cara alegre. Escuchad y relatad solo las joyas de este 

conocimiento. Que el rosario de las joyas de este conocimiento rodee vuestro cuello. Eliminad los 
defectos malignos. 

2.​ Nunca os canséis de hacer servicio. Mantened esperanza y servid con gran interés. Rumiad el 
océano del conocimiento y permaneced entusiastas. 

Bendición: Que estéis libres de todos los problemas y, en vez de confundiros, fortaleced vuestra 
conexión floja. 
La razón principal de todos los problemas es tener una conexión floja. Simplemente 
fortaleced esa conexión y todos los poderes circularán a vuestro alrededor. Incluso si os 
lleva uno o dos minutos crear la conexión, no perdáis la valentía y os confundáis. No 
sacudáis la base de vuestra fe. “¡yo pertenezco a Baba y Baba es mío!”. Fortaleced vuestra 
base y os liberaréis de todos los problemas. 

Eslogan: Permanecer estables en el estado de la forma de la semilla es la manera de transformar 
vuestros viejos sanskares. 

*** OM SHANTI *** 

Señal Avyakt: En este mes Avyakt, permaneced libres de la atadura y experimentad el estado de liberación en la 
vida. 

Cuando no sois exitosos en el servicio que hacéis o en transformar vuestros viejos sanskares, os 
influenciáis por un obstáculo u otro. Después queréis liberaros de eso. Sin embargo, ese deseo no se 
puede satisfacer sin poder. Por lo tanto, sed el que está sosteniendo todos los ornamentos. Embebed 
esos poderes y os liberaréis de la atadura. 


