
 
25-01-2026 Madhuban Avyakt BapDada Om Shanti 02/04/2008 
 

Este año volveos una autoridad de la experiencia en las cuatro asignaturas. Haced que vuestro objetivo y vuestras 
cualificaciones para ello sean iguales. 

Hoy BapDada está viendo en todas partes a Sus joyas del contentamiento que permanecen contentas. El 
brillo del contentamiento es visible en la cara de cada uno. Cada uno de vosotros ama las joyas del 
contentamiento, BapDada las ama y la familia también las ama, porque el contentamiento es un gran 
poder. El contentamiento solo se puede embeber cuando habéis obtenido todos los logros. Si hay pocos 
logros, habrá poco contentamiento. El contentamiento también invoca otros poderes. El ambiente de 
contentamiento también da a los demás vibraciones de contentamiento, según su capacidad. La señal 
de alguien que permanece contento es que siempre se le verá con un corazón feliz. El rostro de esa 
persona permanecería naturalmente alegre de forma constante. Ninguna situación adversa que se 
presente ante un alma contenta hará que fluctúe en su estado original. No importa lo grande que pueda 
ser la situación, un alma contenta la ve como un entretenimiento en la forma de dibujos animados. Por 
esta razón esa alma no se angustia por las situaciones. Las situaciones no pueden atacar a esa alma; las 
situaciones son derrotadas. Por eso esa alma experimenta su vida como una vida de entretenimiento, 
llena de alegría suprasensorial. No necesita trabajar duro, sino que la experimenta como un 
entretenimiento. Así que, cada uno de vosotros tiene que revisarse. Sabéis cómo revisar, ¿no es así? 
¿Lo sabéis? Los que sepan cómo revisarse, no revisar a los demás, si sabéis cómo revisaros, levantad 
la mano. ¿Sabéis cómo revisaros? Achcha. Felicitaciones. 

Cada día en amrit vela, la bendición que cada hijo recibe de BapDada en diferentes formas es: 
permanece feliz, permanece próspero. Todos reciben una bendición cada día. BapDada da a todos 
simultáneamente la misma bendición cada día, pero ¿cuál es la diferencia? ¿Por qué os volvéis según la 
capacidad? El Otorgador es Uno y los regalos que da son los mismos. Él no da un poco a algunos y más 
a otros. Él da generosamente, pero ¿cómo se crea la diferencia? Todos habéis experimentado esto 
porque hasta ahora, el sonido de eso llega a BapDada. ¿Sabéis qué sonido? “A veces” (kabhi, kabhi), 
“un poco…” (thoda, thoda). Este sonido llega a BapDada incluso ahora. BapDada ha dicho: que ambas 
palabras sean eliminadas del diccionario de la vida de las almas Brahmin. El Padre es imperecedero, 
los tesoros son imperecederos y todos vosotros sois almas imperecederas y elevadas. Entonces, ¿qué 
palabra deberíais usar? ¿“A veces” o “constantemente” (sada)? Delante de todos los tesoros, revisad: 
¿tengo todos los poderes constantemente? ¿Tengo todas las virtudes constantemente? Cuando los 
devotos de todos vosotros cantan vuestra alabanza, ¿qué dicen? ¿“El otorgador de virtudes a veces”? 
¿Es esto lo que cantan? En cada bendición BapDada ha dicho la palabra “sada” (constantemente). Un 
amo con todos los poderes constantemente, no que algunas veces tengáis algunos poderes y otras veces 
tengáis todos los poderes. En cada momento decís estas dos palabras y el Padre también las dice. 
“Volveos iguales”. Él no dice que os volváis iguales en pequeña medida. Dice: completos y perfectos en 
la máxima medida. Entonces, ¿qué hacen los hijos a veces? BapDada también observa vuestros juegos, 
¿no es verdad? Él sigue observando los juegos de los hijos. ¿Qué hacéis algunos de vosotros hijos? 
Algunos, no todos, pensáis en la bendición que habéis recibido; habláis de ella, la anotáis en vuestra 
libreta, incluso la recordáis, pero no dejáis que sea fructífera la semilla de la bendición. Sois incapaces 
de obtener un fruto de la semilla. Estáis muy felices simplemente hablando de ello: “es una muy buena 
bendición”. La bendición es la semilla, y hasta el punto en que hagáis fructífera la semilla, de acuerdo a 



ello incrementará. ¿Cuál es el método para hacer fructífera esa semilla? Usándola en el momento 
adecuado. Olvidáis usarla en ese momento. Simplemente la veis en vuestra libreta y habláis de ella: “es 
muy bueno, es muy bueno. Baba ha dado una muy buena bendición”. Sin embargo, ¿por qué la ha 
dado? La ha dado para que la hagáis fructífera. El fruto crece de una semilla. Recordáis la bendición, 
pero al convertiros en una personificación de esa bendición, os volvéis según la capacidad. BapDada se 
complace al ver la fortuna de cada uno. No obstante, BapDada también os había hablado antes de las 
esperanzas en Su corazón. Todos levantasteis la mano. ¿Recordáis que ibais a terminar con todos los 
motivos y excusas y volveros una personificación de las soluciones? ¿Recordáis esos deberes? Algunos 
hijos han escrito su resultado en sus conversaciones de corazón a corazón, en sus cartas y correos 
electrónicos a Baba. Es bueno que se haya llamado vuestra atención. Sin embargo, ¿os habéis hecho 
como la palabra que le gusta a BapDada: constantemente? Todos los que habéis venido, ya sea que lo 
escucharais o leyerais, en los deberes de un mes -solo ha sido para un mes, no más-, durante un mes 
habéis tenido ese objetivo. Habéis hablado de ello entre vosotros. No obstante, los que han obtenido 
buenas notas en sus deberes de un mes, levantad la mano. Los que han aprobado, los que han 
aprobado con matrícula de honor, levantaos. ¡Los que han aprobado con matrícula de honor! 
Todos deberían tener una visión (darshan) de los que han aprobado con matrícula de honor. No las 
madres. Entre las hermanas, las profesoras no han levantado la mano. ¿Ninguna? ¿Los de Madhuban? 
Este resultado es muy bajo. (Muy pocas personas se pusieron de pie). Debe haber unos así en los 
centros también. Felicitaciones. Podéis aplaudir. BapDada sonríe porque cuando BapDada pregunta 
“¿quién tiene amor por BapDada y cuánto amor tenéis?”, ¿qué respondéis? “¡Baba, tenemos tanto amor 
por Ti que ni siquiera podemos hablar de ello!”. Dais una muy buena respuesta e incluso BapDada está 
complacido, pero ¿cuál es la prueba del amor? A quien sea que améis, en el mundo de hoy ellos tienen 
un amor consciente del cuerpo y están listos para sacrificar su vida. Para el amor de Dios, cuando el 
Padre dice algo, ¿por qué vosotros hijos lo encontráis difícil de hacer? Cantáis muy buenas canciones: 
“Baba, somos las mariposas nocturnas que nos sacrificamos a Ti. Somos los que se entregan a la 
Llama”. Así pues, ¿no podéis sacrificar esta única palabra “motivo”? 

Ahora ha llegado el último turno de esta temporada. Vosotros y el Padre estáis viendo y veréis lo que 
sucederá en la próxima temporada (año). Mientras veis el tiempo, todos habláis de él: la llamada del 
tiempo, la llamada de los devotos, la llamada del tiempo, la llamada de las almas que experimentan 
pesar, la llamada de las almas que son amorosas y cooperativas con vosotros. Cumpliréis con eso, ¿no 
es cierto? ¿Cuál es vuestro título? ¿Cuál es vuestro deber? ¿Por qué deber os habéis convertido en 
Brahmins? Vuestro título es “transformadores del mundo”. Vuestra tarea es la transformación del 
mundo, ¿y quién es vuestro compañero? Os habéis vuelto instrumentos para esta tarea con BapDada. 
Entonces, ¿qué vais a hacer? Incluso ahora, si Baba os hace levantar la mano, todos levantáis la mano. 
Habéis mantenido el objetivo. BapDada ha visto eso totalmente, en esta temporada todos habéis 
tenido el pensamiento, pero la llave del éxito es la determinación: sin duda tengo que hacer esto. En 
lugar de esto, a veces lo hacéis y decís: “estoy avanzando, lo haré”. Este pensamiento hace ordinaria 
vuestra determinación. La palabra “motivo” no entra en la determinación. Solo hay una solución. Los 
motivos pueden venir, pero aun así, debido a la revisión, los motivos se transforman en soluciones. 

BapDada revisó el resultado, ¿y qué vio? Personificaciones gyani, yogui del dharna y servidores. En 
las cuatro asignaturas cada uno es gyani, yogui, tiene dharna y está sirviendo según su capacidad. Sin 
embargo, en las cuatro asignaturas había una carencia visible en ser una personificación de la 
experiencia o una autoridad de la experiencia: en ser una personificación de este conocimiento. Ser una 



personificación de la experiencia en este conocimiento significa que se dice que el gyan es este 
conocimiento. Un alma que es una personificación de la experiencia tiene este conocimiento, es decir, 
comprensión, de lo que se tiene que hacer y lo que no se debe hacer; tiene la luz y el poder de este 
conocimiento. El significado de ser una personificación de la experiencia es que hay luz y poder de 
forma natural en cada acción de un alma gyani. Gyani significa conocer este conocimiento, hablar de 
él, y junto con eso, hay luz y poder en cada acción. Con vuestra forma de ser una personificación de la 
experiencia, cada acción vuestra será naturalmente elevada y exitosa. No tendréis que trabajar duro 
porque sois personificaciones de la experiencia del conocimiento. La autoridad de la experiencia es la 
más elevada de todas las autoridades. Hay una diferencia entre saber este conocimiento y realizar cada 
acción como una autoridad de la experiencia de este conocimiento. Así que, revisad: ¿soy una 
personificación de la experiencia en las cuatro asignaturas? Yo soy un alma, pero ¿realizo cada acción 
como una personificación de la experiencia? Si estáis sentados en el asiento de una autoridad de la 
experiencia, entonces las acciones elevadas y las acciones que están llenas de éxito parecerán ser la 
naturaleza natural de una autoridad. Pensáis en ello, pero para volveros una personificación de la 
experiencia, vuestra naturaleza natural tiene que ser yogyukt y raazyukt. En vuestro dharna también, 
que todas las virtudes sean automáticamente visibles en cada acción vuestra. Permaneced 
constantemente como una personificación de la experiencia y permaneced sentados en el asiento de la 
experiencia. Es esencial prestar atención a esta necesidad. El asiento de una autoridad de la 
experiencia es muy grande. Ni siquiera Maya puede acabar con los que son experimentados. La 
autoridad de la experiencia es muchos millones de veces superior a la autoridad de Maya. Pensar en 
ello es una cosa, rumiarlo es otra cosa, pero ahora es esencial que avancéis como una personificación de 
la experiencia. 

Entonces, ahora ¿qué haréis este año? BapDada ha visto que la mayoría de vosotros habéis aprobado 
en una asignatura. ¿Qué asignatura es esa? La asignatura del servicio. BapDada ha recibido muy 
buenos informes del servicio de todas partes, y en cuanto a las noticias de servicio de este año, se ve 
que es muy bueno el fervor y entusiasmo por el servicio. Cada ala, cada zona, ha logrado éxito en el 
servicio de diferentes maneras. BapDada está dando muchos millones de veces de felicitaciones por ello 
a cada zona y a cada ala. También habéis hecho muy buenos planes, pero ahora, de acuerdo con el 
tiempo, es la temporada para “de repente”. Debéis haber visto y oído cómo partieron muchos Brahmins 
repentinamente. La campana de “de repente” ahora se está intensificando. De acuerdo con eso, ahora, 
este año, ¿en qué medida os habéis vuelto una personificación de la experiencia en las cuatro 
asignaturas? Necesitáis tener buenas notas en las cuatro asignaturas. Si tenéis menos de una nota de 
aprobado incluso en una asignatura, ¿cómo podéis volveros una cuenta del rosario que ha aprobado 
con matrícula de honor y una guirnalda alrededor del cuello de BapDada? Los que son derrotados en 
cualquier forma no pueden convertirse en una guirnalda alrededor del cuello del Padre. Cuando Baba 
hace que levantéis la mano, ¿qué decís todos? Que os convertiréis en Lakshmi o Narayan. Bien, si os 
convertís en Lakshmi o Narayan o incluso en compañeros de su familia, convertirse en eso también es 
una posición elevada. Por lo tanto, BapDada simplemente dice una cosa: ahora seguid volando en el 
estado volador a una velocidad rápida y, con las vibraciones de vuestro estado volador, propagad la 
cooperación en el ambiente. Todos vosotros habéis desafiado a la materia en que definitivamente 
transformaréis los elementos. Habéis prometido esto, ¿no es así? ¿Habéis prometido esto? No agitéis la 
mano, solo asentid con la cabeza. Así pues, ¿no podéis transformar a vuestros iguales, a las almas 
humanas que están con pesar e intranquilidad? En primer lugar, la habéis desafiado, y en segundo 



lugar, todavía le habéis prometido a BapDada: todos nosotros aún somos compañeros en Tu tarea ahora. 
Somos Tus compañeros en la morada suprema y también en el reino, seguiremos siendo compañeros del 
Padre Brahma. Habéis prometido esto, ¿no es verdad? Entonces regresaréis juntos, permaneceréis 
juntos e incluso ahora estáis juntos. De tanto en tanto veis las señales del Padre de manera práctica. De 
repente. Siempre a punto. ¿Alguna vez pensasteis que Dadi se iría? Visteis el juego de “de repente”. 

Así pues, este año estad siempre a punto. Tenéis que convertiros en las lámparas de la esperanza, los 
que satisfacen las esperanzas del corazón del Padre. Conocéis las esperanzas del Padre. ¿Vais a 
convertiros en eso o pensáis: “me convertiré en eso de todas formas, ya lo veré”? Los que sientan que 
tienen que convertirse en eso, levantad la mano. Mirad, esto se está grabando con la cámara. Vosotros 
complacéis muy bien a BapDada. BapDada tampoco puede regresar solo al hogar sin los hijos. Mirad, 
el Padre Brahma también os está esperando a los hijos para abrir las puertas a la liberación. El grupo de 
avance también os está esperando. Vosotros sois los que tenéis que hacer los preparativos. No sois los 
que están esperando; sois los que hacen los preparativos. Entonces, este año mantened este objetivo. No 
obstante, tenéis que mantener iguales vuestro objetivo y vuestras cualificaciones. No permitáis que 
vuestro objetivo sea muy alto, pero que seáis muy débiles en las cualificaciones. No; vuestro objetivo y 
vuestras cualificaciones para ello tienen que ser iguales. El deseo de vuestro corazón es volveros iguales 
y eso solo se cumplirá cuando vuestro objetivo y sus cualificaciones sean iguales. Ahora hay una 
pequeña diferencia entre vuestro objetivo y sus cualificaciones. Hacéis muy buenos planes. También 
tenéis muy buenas conversaciones de corazón a corazón entre vosotros. También os recordáis unos a 
otros prestar atención. “La determinación es nuestro derecho de nacimiento”; ahora volveos una 
personificación de la experiencia de este pensamiento. Revisad: ¿también experimento lo que digo? 
Revisad la primera expresión, “yo soy un alma”. ¿Soy una autoridad de la experiencia de la forma de 
un alma? Esto es porque la autoridad de la experiencia es número uno. Achcha. En cualquier 
situación, ¿sois capaces de permanecer estables en vuestro estado original? 

El ejercicio de la concentración de la mente. ¿Podéis convertiros en una personificación de la conciencia 
de los tres puntos? ¡Simplemente poned un punto final! Achcha. (BapDada condujo un ejercicio). 

Ahora, en un segundo, estabilizaos en la dicha del autorrespeto espiritual elevado de estar sentados en 
el trono del corazón de BapDada. Quedad absortos en la experiencia de ser un alma sentada en el trono 
del corazón. Achcha. 

A todas vosotras almas, extremadamente “loveleen” que permanecéis constantemente absortas en el 
amor del Padre, a las almas especiales que siempre mantienen su autorrespeto y su derecho a la 
autosoberanía, a todos aquellos en todas partes que vuelan con sus alas de fervor y entusiasmo, a los 
que hacen el ambiente pacífico y elevado con las vibraciones de su mente, a los que dan a todos el 
mensaje del Padre, quienes los liberan del pesar y les dan la herencia de la liberación, a los que siempre 
obtienen éxito con determinación, a todos vosotros hijos en todas partes que permanecéis cerca del 
corazón y que venís aquí personalmente, cara a cara, a todos vosotros hijos, amor y afecto del corazón 
junto con bendiciones del corazón, amor, recuerdos y namasté. 
Bendición: Que tengáis un intelecto divino y elevado y mantengáis un equilibrio apropiado entre 

vuestro dharma (rectitud) y vuestro karma. 
Mientras lo hacéis todo, que haya un dharma completo, es decir, manteniendo un 
equilibrio apropiado entre vuestro dharma y vuestro karma, vuestro impacto aumentará. 



Que no sea que cuando vuestra acción acabe, solo entonces os hagáis conscientes de 
vuestro dharna. Haced que vuestro intelecto mantenga un equilibrio apropiado entre estas 
dos cosas y entonces se diría que sois alguien con un intelecto elevado y divino. De lo 
contrario, cuando vuestro intelecto es ordinario, las acciones son ordinarias y vuestro 
dharna entonces también es ordinario. No que tengáis igualdad en ser ordinarios sino 
igualdad en ser elevados. Así como vuestras acciones son elevadas, haced que vuestro 
dharna también sea elevado. 

Eslogan: Poned vuestra mente e intelecto en el asiento de la experiencia y nunca os alteraréis. 
  

*** OM SHANTI *** 

Señal Avyakt: En este mes avyakt, permaneced libres de las ataduras y experimentad el estado de liberación en la 
vida. 

Después de volveros una personificación de este conocimiento, un hijo todoconocedor y un hijo 
autoridad todopoderosa, si realizáis alguna acción que no es yuktiyukt, la atadura de ese karma será 
muchos millones de veces mayor que la atadura de cualquier karma realizado en el camino de la 
ignorancia. Debido a esto, debido a que un alma en atadura no es libre, no puede hacer lo que quiera. 
Por lo tanto, realizad acciones yuktiyukt y lograd la liberación. 


