
 
26-01-2026 காலைமுரளி ஓம்சாந்தி பாப்தாதா மதுபன் 
 
சாராம்சம்: இனிய குழந்தைகளே, அரைக் கல்பமாக நீங்கள் வழிபட்டு வந்த 

தந்தையே இப்பொழுது உங்களுக்குக் கற்பிக்கின்றார். இந்தக் 
கல்வியின் மூலமே நீங்கள் தேவர்கள் ஆகுகிறரீ்கள். 

கேள்வி: யோக சக்தி எனும் உயர்த்தியின் அற்புதம் என்ன? 
பதில்: குழந்தைகளாகிய நீங்கள் யோக சக்தி எனும் உயர்த்தியினால் ஒரு 

விநாடியில் ஏறுகிறரீ்கள். அதாவது நீங்கள் ஒரு விநாடியில், 
ஜவீன்முக்தி எனும் ஆஸ்தியைப் பெறுகின்றரீ்கள். ஏணியில் இருந்து 
கீழே இறங்குவதற்கு 5000 வருடங்கள் எடுக்கின்றது என்பதும், நீங்கள் 
ஒரு விநாடியில் ஏறுகிறரீ்கள் என்பதும் உங்களுக்குத் தெரியும். 
இதுவே யோக சக்தியின் அற்புதமாகும். தந்தையின் நினைவின் 
மூலம் ஆத்மாக்களான உங்களின் அனைத்துப் பாவங்களும் 
அழிக்கப்பட்டு, நீங்கள் சதோபிரதான் ஆகுகிறரீ்கள். 

 

ஓம் சாந்தி. ஆன்மீகத் தந்தை இங்கே அமர்ந்திருந்து, ஆன்மீகக் 
குழந்தைகளாகிய உங்களுக்கு விளங்கப்படுத்துகிறார். ஆன்மீகத் தந்தையின் 
புகழ் குழந்தைகளுக்குக் கூறப்பட்டுள்ளது. அவர் ஞானக்கடலும், 
சத்தியமானவரும், உயிருள்ளவரும், பேரானந்தமானவரும் ஆவார். அவரே 
அமைதிக்கடல். எல்லையற்ற அனைத்துப் புகழும் அவருக்குக் 
கொடுக்கப்பட்டுள்ளது. தந்தையே ஞானக்கடல். இந்நேரத்தில் மனிதர்கள் 
அனைவரும் பக்திக் கடல்கள் என்பது உங்களுக்குத் தெரியும். 
அதிமேன்மையான பக்தர்களாக இருப்பவர்கள் மரியாதையைப் பெறுகிறார்கள். 
இந்நேரத்தில், கலியுகத்தில் பக்தியும் துன்பமும் இருக்கின்றன, ஆனால் 
சத்தியயுகத்தில் இந்த ஞானத்தின் சந்தோஷம் இருக்கின்றது. அங்கே 
அவர்களுக்கு ஞானம் இருக்கின்றது என்பதல்ல. இப்புகழ் ஒரேயொரு 
தந்தையினுடையதே. இது குழந்தைகளின் புகழுமாகும், ஏனெனில் தந்தை 
குழந்தைகளான உங்களுக்குக் கற்பிக்கின்றார். அதாவது, அவர் இந்த 
யாத்திரையை அவர்களுக்குக் கற்பிக்கிறார். இரண்டு வகையான யாத்திரைகள் 
இருக்கின்றன என்று தந்தை விளங்கப்படுத்தி உள்ளார். பக்தர்கள் யாத்திரை 
செய்யும் பொழுது, நான்கு முக்கிய யாத்திரைத் தலங்களுக்குச் செல்கிறார்கள். 
அவர்கள் யாத்திரை செல்லும் காலத்தில், விகாரத்தில் ஈடுபட மாட்டார்கள். 
மதுபானம் அருந்தவோ அல்லது தூய்மையற்ற எதையும் உண்ணவோ 
மாட்டார்கள். சிலவேளைகளில் அவர்கள் பத்திரிநாத்திற்கும், சிலவேளைகளில் 
காசிக்கும் செல்கிறார்கள். அவர்கள் கடவுளை வழிப்படுகிறார்கள். கடவுள் 
ஒருவரே. அவர்கள் வேறெங்கும் (அவரைத் தேடி) சுற்றித்திரியக் கூடாது. 
அவர்கள் இன்னும் சிவபாபாவை நோக்கி யாத்திரை செல்கிறார்கள். மிகச்சிறந்த 
யாத்திரை தலமாக நினைவு கூரப்படுகின்ற, பெனாரஸும் சிவனின் இடமென 
அழைக்கப்படுகின்றது. அவர்கள் எல்லாத் திசைகளுக்கும் சென்றாலும், 
அவர்கள் யாருடைய காட்சியைப் பெறுவதற்காகச் செல்கிறார்களோ அல்லது 
யாரை வழிபடச் செல்கிறார்களோ, அவருடைய வாழ்க்கை வரலாறோ, 
தொழிலோ எவருக்கும் தெரியாது. இதனாலேயே அது குருட்டு நம்பிக்கை 
எனப்படுகின்றது. ஒருவரை வழிபடுவதும், தலை வணங்குவதும், அவரது 



வாழ்க்கை வரலாற்றைத் தெரியாமல் இருப்பதும் குருட்டு நம்பிக்கை 
எனப்படுகின்றது. அவர்கள் அனைத்தையும் வடீ்டில் கொண்டாடுவதுடன் 
தேவியர்களையும் பெருமளவு வழிபடுகிறார்கள். அவர்கள் களிமண்ணால் 
தேவியர்களைச் செய்து, மிக நன்றாக அலங்கரிக்கின்றார்கள். உதாரணமாக, 
அவர்கள் இலக்ஷ்மியின் உயிரற்ற சிலையைச் செய்கிறார்கள். “அவருடைய 
வாழ்க்கை வரலாறு என்ன?” என நீங்கள் அவர்களைக் கேட்டால், அவர் 
சத்தியயுகத்துச் சக்கரவர்த்தினி அல்லது அவர் திரேதா யுகத்தின் சீதை என 
அவர்கள் கூறுகிறார்கள், ஆனால் அவர்கள் எவ்வளவு காலம் ஆட்சி 
செய்தார்கள்? எப்பொழுதில் இருந்து எப்பொழுது வரை இலக்ஷ்மி நாராயணனின் 
இராச்சியம் இருந்தது? இது எவருக்குமே தெரியாது. பக்தி மார்க்கத்தில், மக்கள் 
யாத்திரை செல்கிறார்கள். அந்தச் சகல பாதைகளும் கடவுளைச் 
சந்திப்பதற்காகவே உள்ளன. சமயநூல்களைக் கற்பதும் கடவுளைச் 
சந்திப்பதற்கான ஒரு வழியாகும். எவ்வாறாயினும், கடவுள் எங்கே இருக்கிறார்? 
அவர் சர்வவியாபி என்று அவர்கள் கூறுகின்றார்கள். இந்தக் கல்வியின் மூலம் 
இப்பொழுது நீங்கள் தேவர்கள் ஆகுவதைப் புரிந்து கொள்கிறரீ்கள். தந்தையே 
வந்து, உங்களுக்குக் கற்பிக்கின்றார். அந்தத் தந்தையைச் சந்திப்பதற்கான பக்தி 
மார்க்கம் அரைக் கல்பத்திற்கு நீடிக்கிறது. நீங்கள் கூறுகின்றரீ்கள்: பாபா, 
எங்களைத் தூய்மையாக்குங்கள், அத்துடன் “நீங்கள் யார்” என்னும் உங்களின் 
அறிமுகத்தையும் எங்களுக்குக் கொடுங்கள். ஆத்மாக்களாகிய நீங்கள் புள்ளிகள் 
என்று பாபா விளங்கப்படுத்துகின்றார். ஆத்மாக்களே இங்கு சரீரங்களை 
எடுக்கிறார்கள். இதனாலேயே ஆத்மாக்களே இங்கே செயல்களைப் புரிகின்றனர். 
தேவர்களையிட்டு, அவர்கள் கடந்த காலத்தில், சத்தியயுகத்தில் ஆட்சி 
செய்ததாகக் கூறப்படுகிறது. தந்தையான கடவுள் உண்மையாகவே 
வைகுந்தத்தை ஸ்தாபித்தார் என்றும், ஆனால் அவர்கள் அப்பொழுது அங்கே 
இருக்கவில்லை என்றும் கிறிஸ்தவர்கள் நம்புகிறார்கள். வைகுந்தம் பாரதத்தில் 
இருந்தது. அவர்களுடைய புத்தி இன்னமும் நன்றாக இருக்கின்றது. பாரத 
மக்கள் சதோபிரதானாகவும், தமோபிரதானாகவும் ஆகுகின்றார்கள். 
கிறிஸ்தவர்கள் அந்தளவு சந்தோஷத்தையோ அல்லது அந்தளவு 
துன்பத்தையோ அனுபவம் செய்வதில்லை. இப்பொழுது இறுதியில் வந்தவர்கள் 
மிகச் சந்தோஷமாக இருக்கிறார்கள். ஆரம்பத்தில் அவர்கள் ஏழையாக 
இருந்தார்கள். கடுமையாக உழைப்பதன் மூலம் ஒருவரால் பெருமளவு 
பணத்தைச் சம்பாதிக்க முடியும். கிறிஸ்து முதலில் தனியாக வந்து, 
அவருடைய சமயத்தை ஸ்தாபித்தார். அது தொடர்ந்தும் வளர்ந்தது. ஒன்று 
இரண்டாகவும், பின்னர் அது நான்காகவும் வளர்ந்தது, அது படிப்படியாக 
இவ்வாறு வளர்ச்சி அடைந்தது. கிறிஸ்தவர்களின் விருட்சம் எவ்வளவு 
பெரிதாகி விட்டது எனப் பாருங்கள். தேவ குலமே அத்திவாரமாகும். அது 
இந்நேரத்தில் இங்கேயே ஸ்தாபிக்கப்படுகிறது. முதலில் பிரம்மா மாத்திரமே 
இருந்தார், பின்னர் பிராமணர்களாகிய தத்தெடுக்கப்பட்ட குழந்தைகளின் 
எண்ணிக்கை அதிகரிக்கின்றது. தந்தை கற்பிக்கும் பொழுது, பிராமணர்கள் பலர் 
உருவாக்கப்படுகிறார்கள். முதலில் இவர் மாத்திரமே இருந்தார். இந்த ஒருவரின் 
மூலம் அதிகளவு வளர்ச்சி நடைபெற்றது, அதில் மேலும் பெருமளவு 
விரிவாக்கம் ஏற்படும். எவ்வாறாயினும், அங்கே எவ்வளவு சூரிய, சந்திர 
வம்சத்துத் தேவர்கள் இருக்கின்றார்களோ, அத்தனை பிராமணர்களும் இருக்க 
வேண்டும். முதலில், ஒரேயொரு தந்தையே இருக்கின்றார். ஆத்மாவான அவர், 
என்றென்றும் இருக்கிறார். தந்தைக்குக் குழந்தைகளான எத்தனை ஆத்மாக்கள் 



இருக்கிறார்கள்? ஆத்மாக்களாகிய எங்கள் அனைவரதும் தந்தை ஒரேயொரு 
அநாதியான தந்தையே. உலகச் சக்கரம் தொடர்ந்தும் சுழல்கின்றது. மனிதர்கள் 
அனைவரும் எல்லா நேரத்திலும் இருக்க மாட்டார்கள். ஆத்மாக்கள் 
தங்களுடைய பல வகையான பாகங்களை நடிக்க வேண்டும். இந்த 
விருட்சத்தில் முதலில் தோன்றுகின்ற அடிமரம் தேவர்களுடையது. 
அதன்பின்னர், அதிலிருந்து கிளைகள் வெளிவருகின்றன. எனவே, தந்தை 
இங்கே அமர்ந்திருந்து, அவர் வரும்போது என்ன செய்கிறார் என்பதைக் 
குழந்தைகளாகிய உங்களுக்கு விளங்கப்படுத்துகிறார். ஆத்மாக்களே 
அனைத்தையும் கிரகிக்கிறார்கள். தந்தை எப்படி வருகிறார் என்பதை அவர் 
இங்கே அமர்ந்திருந்து, விளங்கப்படுத்துகிறார். குழந்தைகளாகிய நீங்கள் 
அனைவரும் தூய்மை அற்றவர்களாகும் பொழுது, என்னை நினைவு 
செய்கிறரீ்கள். சத்திய, திரேதா யுகங்களில், நீங்கள் சந்தோஷமாக இருந்தீர்கள்; 
நீங்கள் என்னை நினைவு செய்யவில்லை. துவாபரயுகத்தில் துன்பம் அதிகரித்த 
பொழுது, நீங்கள் என்னை அழைத்தீர்கள்: ஓ பாபா, பரமதந்தை, பரமாத்மாவே! 
ஆம், குழந்தைகளே, நீங்கள் அழைத்தது எனக்குக் கேட்டது. உங்களுக்கு என்ன 
வேண்டும்? பாபா, வந்து, தூய்மை அற்றவர்களைத் தூய்மையாக்குங்கள்! பாபா, 
நாங்கள் மிகவும் சந்தோஷம் அற்றவர்களாகவும், தூய்மை அற்றவர்களாகவும் 
இருக்கின்றோம். வந்து எங்களைத் தூய்மை ஆக்குங்கள்! எங்களில் கருணை 
காட்டுங்கள்! என்னை ஆசீர்வதியுங்கள்! நீங்கள் என்னை அழைத்தீர்கள்: பாபா, 
வந்து, தூய்மை அற்றவர்களைத் தூய்மையாக்குங்கள்! சத்தியயுகம் 
தூய்மையானது என அழைக்கப்படுகிறது. தந்தையே இங்கே அமர்ந்திருந்து, 
இதை விளங்கப்படுத்துகிறார். நாடகத் திட்டத்தின்படி, இந்தச் சங்கமயுகத்திலே, 
உலகம் பழையதாகும் பொழுதே, நான் வருகின்றேன். இரண்டு வகையான 
சந்நியாசிகள் இருப்பதை நீங்கள் புரிந்து கொள்கிறரீ்கள். அவர்கள் 
ஹத்தயோகிகள். அவர்களை இராஜயோகிகள் என்று அழைக்க முடியாது. 
அவர்களுடைய துறவு எல்லைக்கு உட்பட்டது. அவர்கள் தங்கள் வடீ்டையும் 
குடும்பத்தையும் விட்டுச் சென்று, காடுகளில் வசிக்கிறார்கள். அவர்கள் 
குருமாரைப் பின்பற்றுபவர்களாக ஆகுகிறார்கள். அவர்கள் கோபிசந்த் அரசனின் 
கதையைக் கூறுகிறார்கள். “நீங்கள் ஏன் வடீ்டை விட்டு செல்கிறரீ்கள்? எங்கே 
செல்கின்றரீ்கள்?” என்று அவர் கேட்டார். சமயநூல்களில் பல கதைகள் 
இருக்கின்றன. பிரம்மாகுமாரர்கள், குமாரிகளாகிய நீங்களும் அரசர்களிடம் 
சென்று, அவர்களுக்கு இந்த ஞானத்தையும், யோகத்தையும் கற்பிக்கிறரீ்கள். 
அஷ்டவக்கிர கீதையில், ஓர் அரசர் உலகத்தில் விருப்பமின்மையைக் 
கொண்டிருந்ததாகச் சித்தரிக்கப்பட்டிருக்கிறது. கடவுளை அடைவதற்கு எனக்கு 
உதவி செய்யக்கூடிய ஒருவர் தேவை என்று அவர் கூறினார். இதை அவர் முழு 
இராச்சியத்திற்கும் அறிவித்தார். இதுவே அந்த நேரமாகும். அரசர்களும் 
தந்தையைச் சந்திக்கக்கூடிய வகையில், நீங்கள் அவர்களிடம் சென்று, இந்த 
ஞானத்தைக் கொடுங்கள். நீங்கள் தந்தையைச் சந்தித்ததைப் போல, பிறரும் 
அவரைச் சந்திக்க வைப்பதற்கு முயற்சி செய்யுங்கள். அவர்களுக்குக் கூறுங்கள்: 
நாங்கள் உங்களைச் சுவர்க்கத்தின் அதிபதிகளாக்கி, உங்களுக்கு முக்தியும் 
ஜவீன்முக்தியும் கொடுப்போம். பின்பு கூறுங்கள்: வேறு எவரையும் அன்றி, 
சிவபாபாவை மாத்திரம் நினைவு செய்யுங்கள். ஆரம்பத்தில் நீங்கள் 
ஒருவரையொருவர் பார்த்து, திரான்ஸில் போவதுண்டு. அது ஒரு பெரிய 
அற்புதம்! தந்தை இவரில் இருந்ததால், அவர் அந்த அற்புதத்தைக் காட்டினார். 
அவர் ஒவ்வொருவருடைய இழையையும் இழுப்பார். பாபாவும், தாதாவும் 



ஒன்றாகினர். நாங்கள் தந்தையின் நினைவில் அனைவரும் தூங்கச் செல்கின்ற, 
ஓர் இடுகாட்டை உருவாக்குவது வழக்கம், அப்போது அனைவரும் திரான்ஸில் 
சென்று விடுவார்கள். இவையெல்லாம் பாபாவின் சாமர்த்தியம். சிலர் இதை 
மந்திரவித்தை எனக் கருதத் தொடங்கினர். இது சிவபாபாவின் 
விளையாட்டாகும். தந்தை மந்திரவாதியும், வியாபாரியும், நகை வியாபாரியும் 
ஆவார். மேலும் அவர் சலவைத் தொழிலாளியும், நகை செய்பவரும், 
வழக்கறிஞரும் ஆவார்; அவரே அனைவரையும் இராவணனின் சிறையில் 
இருந்து விடுவித்துள்ளார். அனைவரும் அவரை அழைக்கிறார்கள்: ஓ 
தூய்மையாக்குபவரே, ஓ தொலைதூரவாசியே, வந்து, எங்களைத் தூய்மை 
ஆக்குங்கள்! இத்தூய்மையற்ற உலகில் தூய்மையற்ற சரீரத்தில் வந்து, 
எங்களைத் தூய்மை ஆக்குங்கள். நீங்கள் இப்பொழுது இதன் அர்த்தத்தைப் 
புரிந்து கொள்கிறரீ்கள். தந்தை வந்து, உங்களுக்குக் கூறுகிறார்: இந்த 
இராவணனுடைய பூமிக்குள் வரும்படி நீங்கள் அழைத்தீர்கள்! நான் 
பரந்தாமத்தில் இருந்தேன். சுவர்க்கத்தை ஸ்தாபிப்பதற்கு இராவணனுடைய 
பூமியாகிய, நரகத்திற்கு என்னை வரும்படி நீங்கள் அழைத்தீர்கள்! இப்பொழுது 
எங்களைச் சந்தோஷ பூமிக்கு அழைத்துச் செல்லுங்கள் என்று நீங்கள் 
கூறினரீ்கள். குழந்தைகளாகிய உங்களை நான் இப்பொழுது அழைத்துச் 
செல்கிறேன். எனவே, இதுவே நாடகம். நான் உங்களுக்கு கொடுத்த இராச்சியம் 
முடிவடைந்து, துவாபர யுகத்தில் இருந்து இராவணனுடைய இராச்சியம் 
தொடர்கிறது. நீங்கள் ஐந்து விகாரங்களினுள் வழீ்ந்து விட்டீர்கள். அதன் 
வடிவங்கள் ஜெகநாத்புரியில் இருக்கின்றன. முதலாவது இலக்கத்தில் 
இருந்தவர், 84 பிறவிகளை எடுத்து, இப்பொழுது கடைசி இலக்கத்தில் 
இருக்கிறார். அவரே இப்பொழுது மீண்டும் முதலாவது இலக்கத்திற்குள் செல்ல 
வேண்டும். இந்த பிரம்மா இங்கே அமர்ந்திருக்கிறார். விஷ்ணுவும் இங்கே 
அமர்ந்திருக்கிறார். அவர்களுக்கு இடையில் இருக்கும் தொடர்பு என்ன? 
உலகிலுள்ள எவருக்குமே இது தெரியாது. சரஸ்வதியும், பிரம்மாவும் 
உண்மையில் சுவர்க்கத்தின் அதிபதிகளாகிய, இலக்ஷ்மியும் நாராயணனும் 
ஆவார்கள். அவர்கள் இப்பொழுது நரகத்தின் அதிபதிகளாக இருக்கின்றார்கள். 
அவர்கள் இப்பொழுது இலக்ஷ்மி, நாராயணனாக ஆகுவதற்கு, தபஸ்யா 
செய்கிறார்கள். தில்வாலா ஆலயத்தில் இதற்கான சரியான ஞாபகார்த்தம் 
இருக்கிறது. தந்தை இங்கே வந்தார், இதனாலேயே எழுதப்பட்டுள்ளது: அபுவே, 
சமயங்கள் அனைத்தினதும் யாத்திரைத் தலங்கள் அனைத்திலும் 
மேன்மையான யாத்திரைத் தலம் ஆகும். ஏனெனில் தந்தை இங்கே வந்து, சகல 
சமயத்தவர்களுக்கும் சற்கதியை அருள்கிறார். நீங்கள் முதலில் அமைதி 
தாமத்திற்கும், பின்னர் சுவர்க்கத்திற்கும் செல்கிறரீ்கள். ஏனைய அனைவரும் 
அமைதி தாமத்திற்குச் சென்று வசிப்பார்கள். அந்த ஞாபகார்த்தம் உயிரற்றது, 
ஆனால் இவர் உயிருள்ள வடிவில் இருக்கின்றார். நீங்கள் அதன் உயிருள்ள 
வடிவமாகும் பொழுது, ஆலயங்;கள் முதலானவை அனைத்தும் அழிக்கப்பட்டு 
விடும். பின்னர் பக்தி மார்க்கத்தில், அந்த ஞாபகார்த்தங்கள் மீண்டும் ஒருமுறை 
உருவாக்கப்படும். நீங்கள் இப்பொழுது சுவர்க்கத்தை ஸ்தாபிக்கிறரீ்கள். 
சுவர்க்கம் மேலே இருக்கின்றது என மக்கள் நம்புகிறார்கள். பாரதம் சுவர்க்கமாக 
இருந்தது, இப்பொழுது அது நரகமாகி விட்டது என்பதை நீங்கள் புரிந்து 
கொள்கிறரீ்கள். நீங்கள் சக்கரத்தைப் பார்க்கும் பொழுது, இந்த ஞானம் 
முழுவதும் உங்களுடைய புத்தியினுள் புகுகின்றது. ஏனைய சமயங்கள் துவாபர 
யுகத்தில் வர ஆரம்பிக்கின்றன. இப்பொழுது எத்தனை சமயங்கள் இருக்கின்றன 



எனப் பாருங்கள்! இதுவே கலியுகம். நீங்கள் இப்பொழுது சங்கமயுகத்தில் 
இருக்கின்றரீ்கள். நீங்கள் சத்திய யுகத்திற்குச் செல்வதற்கு முயற்சி 
செய்கின்றரீ்கள். கலியுகத்தில் அனைவருக்கும் கல்லுப்புத்தியே இருக்கின்றது. 
சத்தியகத்தில் அனைவரும் தெய்வகீப் புத்தியைக் கொண்டிருக்கிறார்கள். 
நீங்கள் தெய்வகீப் புத்தியைக் கொண்டிருந்தீர்கள், இப்பொழுது 
கல்லுப்புத்தியைக் கொண்டவர்களாகி விட்டீர்கள். இப்பொழுது நீங்கள் மீண்டும் 
தெய்வகீப்புத்தி உடையவர்களாக வேண்டும். தந்தை கூறுகிறார்: நீங்கள் 
என்னை அழைத்ததால், நான் இப்பொழுது வந்துள்ளேன். நான் கூறுகிறேன்: 
காமத்தை வென்று, உலகை வென்றவர்கள் ஆகுங்கள்! இதுவே பிரதான 
விகாரம். சத்தியயுகத்தில் அனைவரும் விகாரம் அற்றவர்கள். கலியுகத்தில் 
அவர்கள் விகாரம் உள்ளவர்களாக இருக்கின்றார்கள். தந்தை கூறுகிறார்: 
குழந்தைகளே, இப்பொழுது விகாரம் அற்றவர்கள் ஆகுங்கள்! நீங்கள் 63 
பிறவிகளாக விகாரத்தில் ஈடுபட்டீர்கள். இப்பொழுது இந்த இறுதிப் பிறப்பில் 
தூய்மை ஆகுங்கள். இப்பொழுது அனைவரும் இறக்க வேண்டும். நான் 
சுவர்க்கத்தை ஸ்தாபிப்பதற்கு வந்திருக்கிறேன். எனவே என்னுடைய 
ஸ்ரீமத்தைப் பின்பற்றுங்கள்! நான் கூறுவதைச் செவிமடுங்கள்! நீங்கள் 
இப்பொழுது உங்களுடைய கல்லுப்புத்தியைத் தெய்வகீப் புத்தியாக 
மாற்றுவதற்காக முயற்சி செய்கிறரீ்கள். நீங்கள் ஏணியில் முழுமையாக 
கீழிறங்கி, பின்னர் மேலே ஏறுகின்றரீ்கள். நீங்கள் ஜனீியைப் போன்றவர்கள். ஒரு 
ஜனீி, தனக்கு வேலை தரும்படி ஓர் அரசனிடம் கேட்ட கதை ஒன்று 
இருக்கின்றது. எனவே அரசர் அவனுக்கு ஏணியில் ஏறி இறங்குமாறு கூறினார். 
பலர் கூறுகிறார்கள்: எதற்குக் கடவுள் எங்களை ஏணியில் ஏறி இறங்கச் 
செய்கின்றார்? கடவுள் ஏன் அவ்வாறான ஓர் ஏணியை உருவாக்கினார்? தந்தை 
விளங்கப்படுத்துகிறார்: இது ஓர் அநாதியான நாடகம். நீங்கள் 5000 வருடங்களில் 
84 பிறவிகளை எடுத்திருக்கிறரீ்கள். உங்களுக்குக் கீழே இறங்குவதற்கு 5000 
வருடங்களும், மேலே ஏறுவதற்கு ஒரு விநாடியும் எடுக்கின்றது. இதுவே 
உங்கள் யோக சக்தி எனும் உயர்த்தி. தந்தை கூறுகிறார்: என்னை நினைவு 
செய்யுங்கள், உங்கள் பாவங்கள் அழிக்கப்படும்! தந்தை வந்ததும் நீங்கள் ஒரு 
விநாடியில் மேலே செல்கின்றரீ்கள். பின்னர் நீங்கள் 5000 வருடங்களுக்குக் கீழே 
இறங்குகின்றரீ்கள். உங்களுடைய கலைகள் தொடர்ந்தும் குறைகின்றன. 
உங்களுக்கு ஏறுவதற்கு ஓர் உயர்த்தி இருக்கிறது. “ஒரு விநாடியில் 
ஜவீன்முக்தி”. நீங்கள் சதோபிரதானாக வேண்டும். பின்னர் நீங்கள் 
படிப்படியாகத் தமோபிரதான் ஆகுவரீ்கள். இதற்கு 5000 வருடங்கள் 
எடுக்கின்றன. அச்சா, பின்னர் ஒரு பிறப்பில் நீங்கள் தமோபிரதானில் இருந்து 
சதோபிரதானாக வேண்டும். நான் இப்போது உங்களுக்குச் சுவர்க்க 
இராச்சியத்தைக் கொடுக்கிறேன், அதனால் நீங்கள் தூய்மையாக இருக்க 
மாட்டீர்களா? எவ்வாறாயினும், தங்களுக்கு நஞ்சு கிடைக்காவிடின், கோபம் 
கொண்டவர்களும், காமம் கொண்டவர்களும் தங்கள் மனைவியரை 
அடிக்கிறார்கள். அவர்கள் அவர்களை வெளியே துரத்தி விடுகிறார்கள் அல்லது 
அவர்களுக்குத் தீ மூட்டுகிறார்கள். ஏழை அப்பாவித் தாய்மார்கள் அதிகளவில் 
துன்புறுத்தப்படுகிறார்கள். இதுவும் நாடகத்தில் நிச்சயிக்கப்பட்டுள்ளது. அச்சா. 

இனிமையிலும் இனிமையான, அன்புக்குரிய, எப்போதோ தொலைந்து இப்போது 
கண்டெடுக்கப்பட்டிருக்கும் குழந்தைகளுக்கு உங்கள் தாய், தந்தையாக 
இருக்கும் பாப்தாதாவின் அன்பும், நினைவுகளும், காலை வந்தனங்களும். 



ஆன்மீகத் தந்தை ஆன்மீகக் குழந்தைகளுக்கு நமஸ்தே சொல்கிறார். 

தாரணைக்கான சாராம்சம்: 
1.​ அதிபதியாகி, உலக இராச்சியத்தைப் பெறுவதற்கு, முக்கியமான 
விகாரமாகிய காமத்தை வெல்லுங்கள். நீங்கள் நிச்சயமாக முற்றிலும் 
விகாரம் அற்றவர்களாக வேண்டும். 

2.​ நீங்கள் தந்தையைக் கண்டடைந்ததைப் போல, மற்றவர்களும் தந்தையைக் 
கண்டடைவதற்கு உதவுவதற்கு முயற்சி செய்ய வேண்டும். தந்தையின் 
உண்மையான அறிமுகத்தைக் கொடுங்கள். அவர்களுக்கு உண்மை 
யாத்திரையைக் கற்பியுங்கள். 

ஆசீர்வாத
ம்: 

நீங்கள் அஷ்டசக்திகளின் சொரூபமாகி, உங்கள் முன்னிலையில் 
துன்ப உலகிற்கு முகங்கொடுக்கும் பொழுதும், துன்பத்தில் இருந்து 
விடுபட்டுள்ள தாம இராச்சியத்தை அனுபவம் செய்வரீ்களாக. 
இப்பொழுதே துன்பத்தினதும், துன்பத்தில் இருந்து 
விடுபட்டிருப்பதினதும் ஞானம் உங்களிடம் உள்ளது. உங்கள் 
முன்னிலையில் துன்ப உலகிற்கு முகங்கொடுக்கும் பொழுதும், 
துன்பத்திலிருந்து விடுபட்டுள்ள இராச்சியத்தை சதா அனுபவம் 
செய்வதே, அஷ்டசக்திகளின் சொரூபங்களாகவும், உங்கள் பௌதீகப் 
புலன்களை வென்றவர்களாகவும் இருக்கின்ற குழந்தைகளாகிய 
உங்களின் அடையாளம் ஆகும். இப்பொழுதே நீங்கள் இச்சக்திகள் 
அனைத்தையும் தந்தையிடம் இருந்து பெறுகின்றரீ்கள். 
எவ்வாறாயினும், ஏதோவொரு சகவாசத்தின் ஆதிக்கத்தினால் 
அல்லது உங்கள் பௌதீகப் புலன்கள் எதனுடைய ஆதிக்கத்தாலும், 
உங்கள் சக்திகளை இழந்தால், அப்பொழுது இயல்பாகவே 
துன்பத்திலிருந்து விடுபட்டிருக்கின்ற தாமத்தின் போதையையும், 
சந்தோஷத்தையும் நீங்கள் இழக்கின்றரீ்கள். அப்போது, 
துன்பத்திலிருந்து விடுபட்டிருக்கின்ற இடத்தின் சக்கரவர்த்திகளான 
நீங்களும் வறுமையில் வாடுவரீ்கள். 

சுலோகம்: உங்களுடன் சதா உங்கள் திடசங்கற்ப சக்தியை வைத்திருந்தால், 
வெற்றியானது உங்கள் கழுத்து மாலை ஆகும். 

  
---ஓம் சாந்தி--- 

அவ்யக்த சமிக்ஞை: இந்த அவ்யக்த மாதத்தில், பந்தனத்திலிருந்து 
விடுபட்டிருந்து, ஜவீன் முக்தி ஸ்திதியை அனுபவம் செய்யுங்கள். 

உங்கள் மனதில் புயல்கள் வரும்பொழுது அல்லது உறவுமுறைகள், 
சடப்பொருள், பிரச்சனைகள் மூலம் புயல்கள் அல்லது தடைகள் வரும்பொழுது, 
அவற்றிலிருந்து விடுபடுவதற்கு, யோகியுக்தாகவும், யுக்தியுக்தாகவும் 
ஆகுங்கள். நீங்கள் யோகியுக்தாகும் வரையில், பந்தனங்களால் கட்டப்பட்டு 
இருப்பரீ்கள். 


