
 
31-01-2026 காலைமுரளி ஓம்சாந்தி பாப்தாதா மதுபன் 
 
சாராம்சம்: இனிய குழந்தைகளே, நீங்கள் சர்வசக்திவான் தந்தையிடம் இருந்து 

சக்தியை எடுத்துக் கொள்வதற்கு வந்துள்ளரீ்கள். அதாவது, உங்கள் 
விளக்கினுள் இந்த ஞானம் எனும் எண்ணையை ஊற்றுவதற்காக 
வந்துள்ளரீ்கள். 

கேள்வி: சிவனின் ஊர்வலத்திற்கு ஏன் புகழ் உள்ளது? 
பதில்: சிவபாபா திரும்பிச் செல்கின்றபோது, ஆத்மாக்கள் அனைவரும் 

கூட்டமாக அவரின் பின்னால் ஓடிச்செல்வதால் ஆகும். பரந்தாமத்தில் 
ஆத்மாக்கள் தேன்கூடு போன்ற வடிவத்தில் இருக்கின்றார்கள். 
தூய்மை ஆகுகின்ற குழந்தைகளாகிய நீங்கள், தந்தையுடன் திரும்பிச் 
செல்வரீ்கள். அவரது சகவாசத்தினால் ஊர்வலத்திற்கு புகழ் உள்ளது. 

 

ஓம்சாந்தி. குழந்தைகளாகிய நீங்கள் முதலில் ஒரு கருத்தைப் புரிந்து கொள்ள 
வேண்டும். நாங்கள் அனைவரும் சகோதரர்கள், அவர் எங்கள் அனைவரதும் 
தந்தை ஆவார். அவர் சர்வசக்திவான் என்று அழைக்கப்படுகின்றார். நீங்கள் சகல 
சக்திகளையும் கொண்டிருந்து, உலகை ஆட்சி செய்தீர்கள். பாரதத்தில் அந்தத் 
தேவர்களின் இராச்சியம் இருந்தது, அதாவது குழந்தைகளாகிய உங்களின் 
இராச்சியமாக இருந்தது. நீங்கள் தூய தேவர்களாக இருந்தீர்கள். அது 
உங்களுடைய குலம் அல்லது வம்சம் ஆகும். அவர்கள் அனைவரும் விகாரம் 
அற்றவர்கள். யார் விகாரம் அற்றவர்களாக இருந்தார்கள்? ஆத்மாக்களே, 
விகாரம் அற்றவர்களாக இருந்தார்கள். நீங்கள் இப்பொழுது மீண்டும் ஒருமுறை 
விகாரம் அற்றவர்கள் ஆகின்றரீ்கள். இது நீங்கள் சர்வசக்திவான் தந்தையை 
நினைவு செய்து, அவரிடமிருந்து சக்தியைப் பெறுவது போன்றதாகும். 
ஆத்மாக்களாகிய நீங்கள் 84 பிறவிகளுக்கான பாகங்களை நடிக்கின்றரீ்கள் என 
தந்தை விளங்கப்படுத்துகின்றார். நீங்கள் கொண்டிருந்த சதோபிரதான் சக்தியை 
நாளுக்கு நாள் தொடர்ந்து இழக்கின்றரீ்கள். ஒரு பற்றரியிலுள்ள சக்தி 
குறைகின்ற போது, கார் நின்றுவிடும், பற்றரி பின்னர் சக்தியூட்டப்படும். 
அவ்வாறே நீங்களும் தமோபிரதானில் இருந்து, சதோபிரதான் ஆகின்றரீ்கள். 
ஆத்மாவினுடைய பற்றரி ஒருபோதும் முழுமையாக சக்தியை இழப்பதில்லை. 
சிறிதளவு சக்தி எப்போதும் மீதம் இருக்கும். ஒருவர் இறக்கின்ற போது, சிட்டி 
விளக்கு ஏற்றப்படுகின்றது. விளக்கு அணையாமல் இருப்பதற்காக அவர்கள் 
தொடர்ந்தும் அதற்குள் எண்ணையை ஊற்றுகின்றார்கள். பற்றரியின் சக்தி 
குறைவடைகின்ற போது, அதற்கு மறுபடியும் சக்தியூட்டப்படுகின்றது. நீங்களும் 
சர்வசக்திகளும் நிறைந்தவர்களாக இருந்தீர்கள் எனக் குழந்தைகளாகிய நீங்கள் 
இப்பொழுது புரிந்து கொள்கின்றரீ்கள். நீங்கள் இப்பொழுது மீண்டும் ஒருமுறை 
புத்தியின் யோகத்தை சர்வசக்திவான் தந்தையுடன் இணைக்கின்றரீ்கள். 
அதனால் அவருடைய சக்தி உங்களினுள் பிரவேசிக்கின்றது. ஏனெனில், 
உங்களுடைய சக்தி குறைவடைந்து விட்டது. ஒரு சிறிதளவு சக்தி நிச்சயமாக 
இருக்கும். முழுமையாக முடிவடைந்திருந்தால், சரீரமும் இருக்கமாட்டாது. 
தந்தையை நினைவு செய்வதன் மூலம், ஆத்மா சம்பூரணமாக தூய்மை 
ஆகின்றார். சத்தியயுகத்தில் உங்களுடைய பற்றரி முழுமையாகச் சக்தி 
ஊட்டப்பட்டிருக்கும். பின்னர் சிறிது சிறிதாக அது குறைவடைகின்றது. 



திரேதாயுகம் வரை மீற்றர் மெதுவாகக் குறைவடைகின்றது. அதுவும் சுவர்க்கக் 
கலைகள் என்று அழைக்கப்படுகின்றது. பின்னர் சதோபிரதானாக இருந்த 
ஆத்மாக்கள், சதோ ஸ்திதியை அடைகின்றார்கள் எனக் கூறப்படுகின்றது. 
அவர்களுடைய சக்தி குறைவடைகின்றது. நீங்கள் சத்தியயுகத்தில் 
மனிதர்களில் இருந்து, தேவர்கள் ஆகுகின்றரீ்கள் எனப்புரிந்து கொள்கின்றரீ்கள். 
தந்தை கூறுகின்றார்: இப்பொழுது என்னை நினைவு செய்யுங்கள். நீங்கள் 
தமோபிரதானில் இருந்து, சதோபிரதான் ஆகுவரீ்கள். நீங்கள் தமோபிரதானாகி, 
சக்தி இழந்தவர்கள் ஆகிவிட்டீர்கள். இப்பொழுது மீண்டும் ஒரு முறை 
தந்தையை நினைவு செய்வதன் மூலம் நீங்கள் சக்தி முழுவதையும் 
பெறுகின்றரீ்கள். உங்கள் சரீரமும் சரீர உறவினர்கள் அனைவரும் முடியப் 
போகின்றனர் என நீங்கள் புரிந்து கொள்கின்றரீ்கள். பின்னர் நீங்கள் எல்லையற்ற 
இராச்சியத்தைப் பெறுவரீ்கள். தந்தை எல்லையற்றவர், எனவே அவர் 
உங்களுக்கு எல்லையற்ற இராச்சியத்தைக் கொடுக்கின்றார். நீங்கள் 
இப்பொழுது தூய்மை அற்றவர்கள், உங்களிடம் மிகச்சிறிதளவு சக்தியே 
உள்ளது. ஓ குழந்தைகளே, இப்பொழுது என்னை நினைவு செய்யுங்கள்! நானே 
சர்வசக்திவான். நீங்கள் என்னிடம் இருந்து சர்வசக்திகளும் நிறைந்த 
இராச்சியத்தைப் பெறுகின்றரீ்கள். சத்தியயுகத்தில் தேவர்கள் முழு உலகினதும் 
அதிபதிகளாக இருந்தார்கள். அவர்கள் தூய்மையாகவும், தெய்வகீக்குணங்கள் 
உடையவர்களாகவும் இருந்தார்கள். அவர்களிடம் எந்தத் தெய்வகீக் 
குணங்களும் இப்போது இல்லை. ஒவ்வொருவரின் பற்றரியும் இப்பொழுது 
முழுமையாக சக்தி இழந்து விட்டது. ஒவ்வொருவரின் பற்றரியும் இப்பொழுது 
சக்தியூட்டப்படுகின்றது. பரமதந்தை, பரமாத்மாவுடன் யோகம் செய்யாது, 
எவருடைய பற்றரியும் இப்பொழுது சக்தியூட்டப்பட மாட்டாது. அந்தத் தந்தை 
என்றென்றும் தூய்மையானவர். இங்கு அனைவரும் தூய்மை அற்றவர்கள். 
நீங்கள் தூய்மையாக இருக்கின்றபோது, உங்களுடைய பற்றரி 
சக்தியூட்டப்பட்டிருக்கும். எனவே தந்தை விளங்கப்படுத்துகின்றார்: ஒருவரை 
மாத்திரம் நினைவு செய்யுங்கள்! அதிமேலானவர் கடவுள் ஆவார். மீதி 
அனைவரும் படைப்புக்களே. படைப்புகள் ஒரு போதும் படைப்புகளிடம் இருந்து 
ஆஸ்தியைப் பெறமுடியாது. படைப்பவர் ஒருவர் மாத்திரமே இருக்கின்றார். 
அவர் எல்லையற்ற தந்தை ஆவார். ஏனைய தந்தைமார்கள் அனைவரும் 
எல்லைக்கு உட்பட்டவர்கள். எல்லையற்ற தந்தையை நினைவு செய்வதன் 
மூலம், நீங்கள் எல்லையற்ற இராச்சியத்தை பெறுகின்றரீ்கள். ஆகையினால் 
பாபா புதிய உலகாகிய சுவர்க்கத்தை உங்களுக்காக ஸ்தாபிக்கின்றார் என 
உங்கள் இதயத்தால் குழந்தைகளாகிய நீங்கள் அறிந்து கொள்கின்றரீ்கள். 
நாடகத் திட்டதிற்கேற்ப சுவர்க்கம் ஸ்தாபிக்கப்டுகின்றது. சத்தியயுகம் 
வரப்போகின்றது என்பதை நீங்கள் அறிவரீ்கள். சத்தியயுகத்தில் சதா சந்தோஷம் 
இருக்கின்றது. எவ்வாறு அதை நீங்கள் பெறுகின்றரீ்கள்? தந்தை இங்கிருந்து 
விளங்கப்படுத்துகின்றார். அவர் கூறுகின்றார்: சதா என்னை மாத்திரம் நினைவு 
செய்யுங்கள், நான் என்றென்றும் தூய்மையானவர். நான் ஒரு மனித சரீரம் 
எடுப்பதில்லை. நான் ஒரு தேவ சரீரத்தையோ அல்லது மனித சரீரத்தையோ 
எடுப்பதில்லை. அதாவது நான் பிறப்பு, இறப்புச் சக்கரத்தினுள் 
பிரவேசிப்பதில்லை. நான் குழந்தைகளாகிய உங்களுக்கு சுவர்க்க 
இராச்சியத்தை கொடுப்பதற்காக அவரது 60 வது வயதில் ஓய்வு ஸ்திதியை 
அடைகின்றபோது, அவரின் சரீரத்தில் பிரவேசிக்கின்றேன். இவரே முற்றிலும் 
சதோபிரதானில் இருந்து, தமோபிரதான் ஆகியவர் ஆவார். அதிமேலான கடவுள் 



முதல் இலக்கத்தில் இருக்கிறார், பின்னர் நீங்கள் காட்சிகளைப் பெறுகின்ற 
சூட்சும உலகவாசிகளான பிரம்மா, விஷ்ணு, சங்கரர் இருக்கின்றனர் எனவும் 
கூறப்படுகின்றது. சூட்சும உலகம், எந்த ஒரு பௌதீக சரீரமும் இல்லாத 
நடுவிலுள்ள உலகமாகும். சூட்சும சரீரங்களை தெய்வகீக் காட்சிகள் மூலமே 
காணமுடியும். மனித உலகம் இங்கேயே இருக்கின்றது. எவ்வாறாயினும், 
அவர்கள் காட்சிகளுக்கான தேவதைகள் ஆவர். இறுதியில் நீங்கள் 
சம்பூரணமாகத் தூய்மையாகும் போது குழந்தைகளாகிய உங்களுடைய 
காட்சிகள் இருக்கும், நீங்கள் அவ்வாறான தேவதைகள் ஆகுவரீ்கள். பின்னர் 
நீங்கள் சத்தியயுகத்திற்கு வந்து, உலகின் அதிபதிகள் ஆகுவரீ்கள். இந்த பிரம்மா, 
விஷ்ணுவை நினைவு செய்வதில்லை. இவர் சிவபாபாவை நினைவு செய்து, 
விஷ்ணு ஆகுகின்றார். ஆகையினால் நீங்கள் இதைப் புரிந்து கொள்ள 
வேண்டும். எவ்வாறு அவர்கள் இராச்சியத்தைக் கோரினார்கள்? அங்கே யுத்தம் 
போன்ற எதுவும் இல்லை. தேவர்கள் எவ்வாறு வன்முறையானவர்களாக 
இருக்க முடியும்? சிலர் இதை நம்புகின்றார்களோ அல்லது நம்பவில்லையோ, 
குழந்தைகளாகிய நீங்கள் இப்பொழுது தந்தையை நினைவு செய்து, உங்கள் 
இராச்சியத்தைக் கோருகின்றரீ்கள். இது கீதையிலும் கூறப்பட்டுள்ளது: ஓ 
குழந்தைகளே, உங்களுடைய சரீரத்தையும், சரீர சமயங்கள் அனைத்தையும் 
துறந்து, சதா என்னை மாத்திரம் நினைவு செய்யுங்கள்! கடவுள் பற்று 
வைப்பதற்கு, கடவுளுக்கு ஒரு சரீரமில்லை. அவர் கூறுகின்றார்: நான் குறுகிய 
காலத்திற்கு இவரின் சரீரத்தைக் கடனாக எடுக்கின்றேன். வேறு எவ்வாறு நான் 
இந்த ஞானத்தை உங்களுக்குக் கொடுக்க முடியும்? நானே விதை ஆவேன். நான் 
முழுவிருட்சத்தின் ஞானத்தையும் கொண்டிருக்கிறேன். வேறு எவரும் இதை 
அறியமாட்டார்கள். உலகின் காலவரையறை எவ்வளவு நீண்டது? எவ்வாறு அது 
ஸ்தாபனையாகி, பராமரிக்கப்பட்டு, அழிக்கப்படுகின்றது? மனிதர்கள் இதை 
அறிந்து கொள்ள வேண்டும். மனிதர்களே கற்கின்றார்கள், மிருகங்கள் கற்கப் 
போவதில்லை. அந்த மக்கள் எல்லைக்கு உட்பட்ட கல்வியைக் கற்கின்றார்கள். 
தந்தை உங்களுக்கு எல்லையற்ற கல்வியைக் கற்பித்து, அதன் மூலம் அவர் 
உங்களை எல்லையற்றதன் அதிபதிகள் ஆக்குகின்றார். எனவே, எந்த ஒரு 
மனிதரோ, அல்லது சரீரதாரிகளோ கடவுள் என அழைக்கப்பட முடியாது என 
நீங்கள் விளங்கப்படுத்த வேண்டும். பிரம்மா, விஷ்ணு சங்கரர் சூட்சும 
சரீரங்களைக் கொண்டுள்ளனர். அவர்களுடைய பெயர் முற்றிலும் 
வித்தியாசமானது. அவர்கள் கடவுள் என அழைக்கப்பட முடியாது. இந்த சரீரம், 
இந்த தாதாவின் ஆத்மாவின் சிம்மாசனமாகும். அமரத்துவ சிம்மாசனமும் 
இருக்கின்றது. இது இப்பொழுது அமரத்துவ ரூபமான தந்தையின் சிம்மாசனம் 
ஆகும். அவர்கள் அமிர்தசரசில் அமரத்துவ சிம்மாசனத்தை 
வைத்திருக்கின்றார்கள். பிரபல்யமான மக்கள் அங்கே சென்று அமரத்துவ 
சிம்மாசனத்தில் அமர்கின்றார்கள். தந்தை இப்பொழுது உங்களுக்கு 
விளங்கப்படுத்துகின்றார். இந்த சரீரங்கள் அனைத்தும் அமரத்துவமான 
ஆத்மாக்ககளின் சிம்மாசனம் ஆகும். ஆத்மா அமரத்துவமானவர், 
மரணத்தினால் விழுங்க முடியாதவர். எவ்வாறாயினும், சிம்மாசனம் தொடர்ந்து 
மாறிக் கொண்டிருக்கும். இந்த அமரத்துவ ரூபமான இந்த ஆத்மா, இந்த 
சிம்மாசனத்தில் அமர்கின்றார். முதலில், சிம்மாசனம் சிறியதாக இருக்கும், 
பின்னர் அது வளர்கின்றது. ஆத்மா ஒரு சரீரத்தை விட்டு, இன்னொன்றை 
எடுக்கின்றார். ஆத்மா அமரத்துவமானவர், ஆனால் நல்ல தீய 
சம்ஸ்காரங்களைக் கொண்டிருக்கின்றார். இதனாலேயே கூறப்பட்டுள்ளது. அது 



அவரது கர்ம பலனாகும். ஆத்மாக்கள் ஒருபோதும் அழிக்கப்படுவதில்லை. 
ஆத்மாக்களின் தந்தை ஒருவரே இருக்கின்றார். நீங்கள் இதனைப் புரிந்து 
கொள்ள வேண்டும். இந்த பாபா, சமயநூல்களிலுள்ள விடயங்களை உங்களுக்கு 
கூறுகின்றாரா? சமயநூல்கள் போன்றவற்றை கற்பதனால் எவரும் வடீு திரும்ப 
முடியாது. இறுதியில் அனைவரும் வெட்டுக்கிளிகளின் அல்லது தேனகீ்களின் 
கூட்டம் போன்று வடீ்டுக்குத் திரும்புவார்கள். தேனகீ்களில் இராணித்தேனயீும் 
இருக்கின்றது. அவை அனைத்தும் அவளைப் பின்தொடரும். தந்தை திரும்பிச் 
செல்கின்றபோது, ஆத்மாக்கள் அனைவரும் அவரின் பின்னால் செல்வார்கள். 
பரந்தாமத்தில் ஆத்மாக்கள் அனைவரும் தேன்கூடு போன்ற வடிவத்தில் 
இருக்கின்றார்கள். ஆனால் இங்கே மனிதர்களின் கூட்டம் இருக்கின்றது. 
இந்தக்கூட்டமும் ஒரு நாள் வடீ்டுக்குத் திரும்பி ஓடவேண்டும். தந்தை வந்து 
ஆத்மாக்கள் அனைவரையும் வடீ்டுக்கு அழைத்துச் செல்வார். சிவனின் 
ஊர்வலம் நினைவு கூரப்படுகின்றது. நீங்கள் குழந்தைகள் அல்லது 
மணவாட்டிகள் என்று அழைக்கப்படலாம். தந்தை வந்து குழந்தைகளாகிய 
உங்களுக்கு கல்வி கற்பித்து நினைவு யாத்திரையையும் கற்பிக்கின்றார். 
தூய்மை ஆகாமல் ஓர் ஆத்மாவால் வடீு திரும்ப முடியாது. நீங்கள் 
தூய்மையாகும் போது, நீங்கள் முதலில் அமைதி தாமத்திற்குச் செல்வரீ்கள். 
நீங்கள் அனைவரும் அங்கு சென்று வசிப்பரீ்கள். பின்னர் நீங்கள் படிப்படியாக 
அங்கிருந்து இங்கு இறங்கும் போது உங்களின் எண்ணிக்கை அதிகரிக்கும். 
நீங்கள் தந்தையின் பின்னால் முதலில் போவரீ்கள். நீங்கள் தந்தையுடன் 
யோகம் செய்கின்றரீ்கள். அல்லது மணவாட்டிகளாகிய நீங்கள் மணவாளனுடன் 
யோகம் செய்கின்றரீ்கள். ஓர் இராச்சியம் உருவாக்கப்பட வேண்டும். நீங்கள் 
அனைவரும் ஒன்றாகக் கீழே வரமாட்டீர்கள். அங்கே அது அனைத்து 
ஆத்மாக்களின் உலகம் ஆகும். நீங்கள் தொடர்ந்தும் வரிசைக்கிரமமாகக் கீழே 
வருவரீ்கள். விருட்சம் மெதுவாகவே வளரும். முதலில் அங்கே தந்தை 
ஸ்தாபித்த ஆதிசனாதன தேவி, தேவதா தர்மம் இருக்கும். அவர் முதலில் 
எங்களைப் பிராமணர்கள் ஆக்குகின்றார். அவர் பிரஜாபிதா பிரம்மா ஆவார். 
அவரது மக்களாகிய நீங்கள் சகோதர, சகோதரிகள் ஆகின்றரீ்கள். பிரம்மா 
குமாரர்கள், பிரம்மா குமாரிகள் பலர் இருக்கின்றார்கள். அவர்கள் நிச்சயமாகப் 
புத்தியில் நம்பிக்கை கொண்டுள்ளார்கள், இதனாலேயே அவர்களில் பலர் 
இருக்கின்றனர். எத்தனை பிராமணர்கள் இருக்கின்றார்கள்? பலமானவர்களும் 
பலவனீமானவர்களும்? சிலர் 99 வதீமான புள்ளிகளைப் பெறுகின்றார்கள், 
மற்றவர்கள் 10 வதீமான புள்ளிகளையே பெறுகின்றார்கள். எனவே அவர்கள் 
பலவனீமானவர்கள் என்றே அர்த்தம். உங்கள் மத்தியிலும் பலசாலிகள் 
நிச்சயமாக ஆரம்பத்தில் வருவார்கள். ஆனால் பலவனீமானவர்கள் 
இறுதியிலேயே வருவார்கள். இது நடிகர்களின் உலகம், இது தொடர்ந்து 
சத்தியயுகம், திரேதாயுகம், என்று சுழலும். இப்பொழுது இது அதி மேன்மையான 
சங்கமயுகம் ஆகும். தந்தை இப்பொழுது இதை எங்களுக்கு 
விளங்கப்படுத்துகின்றார். முன்னர் நாங்கள் சக்கரத்தின் காலவரையறை 
நூறாயிரக்கணக்கான ஆண்டுகள் எனத் தவறாகப் புரிந்து கொண்டோம். தந்தை 
இப்பொழுது முழுச்சக்கரமும் 5000 வருடங்கள் என்று எங்களுக்கு 
விளங்கப்படுத்தி உள்ளார். அரைக் கல்பத்திற்கு இது இராம இராச்சியமாகவும், 
மீதி அரைக் கல்பத்திற்கு இராவண இராச்சியமாகவும் இருக்கும். கல்பம் 
நூறாயிரக்கணக்கான ஆண்டுகளாக இருந்ததினால் அது அரை, அரைவாசியாக 
இருந்திருக்க முடியாது. சந்தோஷமும் துன்பமும் உலகில் 



நிச்சயிக்கப்பட்டுள்ளது. நாங்கள் இந்த எல்லையற்ற ஞானத்தை எல்லையற்ற 
தந்தையிடம் இருந்து பெறுகின்றோம். சிவபாபா சரீரத்துக்கான பெயரைக் 
கொண்டிருப்பதில்லை. இந்தச் சரீரம் இந்த தாதாவுக்குச் சொந்தமானது. பாபா 
எங்கே? பாபா இந்தச் சரீரத்தை குறுகிய காலத்திற்குக் கடனாக எடுத்துள்ளார். 
பாபா கூறுகின்றார்: எனக்கு ஒரு வாய் தேவை, இங்கும் (அபுவில்) கூட கௌமுக் 
(பசுவின்வாய்) உருவாக்கப்பட்டுள்ளது. மலைகளில் இருந்து தண்ணரீ் எங்கும் 
பாய்கின்றது. அவர்கள் இங்கே தண்ணரீ் பாய்கின்ற இடங்களில் பசுக்களின் 
வாயை உருவாக்கி உள்ளார்கள். அவர்கள் அதை கங்கையின் நீராகக் 
கருதுகின்றார்கள். எவ்வாறு கங்கை இங்கே வரமுடியும்? அந்த விடயங்கள் 
அனைத்தும் பொய்யானவை. சரீரமும் பொய்யானது, மாயையும் பொய்யானது, 
உலகமும் பொய்யானது எனக் கூறப்பட்டுள்ளது. பாரதம் சுவர்க்கமாக 
இருந்தபோது, அது சத்தியபூமி என்று அழைக்கப்படுகின்றது. பின்னர் பாரதம் 
பழையதாக ஆகின்றபோது அது பொய்மையான பூமி என்று 
அழைக்கப்படுகின்றது. இந்தப் பொய்யான பூமியில் இருக்கும் அனைவரும் 
தூய்மை அற்றவர்கள் ஆகும்போது அவர்கள் அழைக்கின்றார்கள். பாபா 
எங்களைத் தூய்மையாக்கி, இந்தப் பழைய உலகில் இருந்து எங்களை அப்பால் 
எடுத்துச் செல்லுங்கள்! தந்தை கூறுகின்றார்: எனது குழந்தைகள் அனைவரும் 
காமச் சிதையில் அமர்;ந்ததால் அவலட்சணமாகி விட்டார்கள். தந்தை இங்கே 
இருந்து குழந்தைகளாகிய உங்களுக்குக் கூறுகின்றார்: நீங்கள் உலகின் 
அதிபதிகளாக இருந்தீர்கள், இல்லையா? நீங்கள் அதை நினைவு 
செய்கின்றரீ்களா? அவர் குழந்தைகளாகிய உங்களுக்கு 
விளங்கப்படுத்துகின்றார். அவர் முழு உலகிற்கும் விளங்கப்படுத்துவில்லை. 
அவர் உங்களுக்கு மாத்திரமே விளங்கப்படுத்துகின்றார். அதனால், 
உங்களுடைய தந்தை யார் என்பதை நீங்கள் அறிவரீ்கள். இந்த உலகம் முட்காடு 
என்று அழைக்கப்படுகின்றது. உங்களைக் குத்திய பெரிய முள் காமமாகும். 
சைவ உணவு உண்கின்ற பல பக்தர்கள் இங்கு இருந்த போதிலும் அவர்கள் 
விகாரத்தில் ஈடுபடாமல் இருப்பதில்லை. பிறப்பில் இருந்தே பிரம்மச்சாரியாக 
பலர் இருக்கின்றார்கள். குழந்தைப் பருவத்திலிருந்தே அவர்கள் தூய்மையற்ற 
உணவை உண்பதில்லை. சந்நியாசிகளும் கூறுகின்றார்கள்: விகாரம் 
அற்றவர்கள் ஆகுங்கள்! அவர்கள் மக்களை எல்லைக்கு உட்பட்ட துறவறத்தை 
மேற்கொள்ளுமாறு தூண்டுகின்றார்கள். அவர்கள் தமது அடுத்த பிறவியில் 
குடும்பத்தவர்களுக்கு பிறந்து, பின்னர் தங்கள் வடீ்டையும் குடும்பத்தையும் 
விட்டுச் சென்று விடுகின்றார்கள். ஸ்ரீகிருஷ்ணர் போன்ற தேவர்கள் 
தங்களுடைய குடும்பத்தையும் வடீ்டையும் விட்டுச் செல்கின்றார்களா? 
இல்லை! அவர்களுடைய துறவு எல்லைக்கு உட்பட்டது, ஆனால் உங்களுடைய 
துறவு எல்லையற்றது. நீங்கள் உங்கள் உறவினர்கள் அனைவரும் உட்பட முழு 
உலகையும் துறக்கின்றரீ்கள். உங்களுக்காக சுவர்க்கம் இப்பொழுது 
ஸ்தாபிக்கப்படுகின்றது. உங்களுடைய புத்தி சுவர்க்கத்தையே நோக்கிச் செல்ல 
வேண்டும். எனவே நீங்கள் சிவபாபாவை நினைவு செய்யவேண்டும். 
எல்லையற்ற தந்தை கூறுகின்றார்: ‘என்னை நினைவு செய்யுங்கள்! 
மன்மனாபவ! மத்தியாஜிபவ!’ ஆதனால் நீங்கள் தேவர்கள் ஆகுவரீ்கள். இது 
கீதையின் அதே அத்தியாயம் ஆகும். இதுவும் சங்கமயுகம் ஆகும். 
சங்கமயுகத்தில் மாத்திரமே நான் வந்து உங்களுடன் இந்த ஞானத்தைப் 
பேசுகின்றேன். முன்னைய கல்பத்திலும் சங்கமயுகத்தில் நான் உங்களுக்கு 
நிச்சயமாக இராஜயோகத்தைக் கற்பித்தேன். இந்த உலகம் மாறி, நீங்கள் 



தூய்மை அற்றவர்களில் இருந்து, தூய்மையானவர்கள் ஆகுகின்றரீ்கள். நாங்கள் 
தமோபிரதானில் இருந்து சதோபிரதான் ஆகின்ற இது, இப்பொழுது 
மேன்மையான சங்கமயுகம் ஆகும். அனைத்தையும் மிகத்தெளிவாகப் புரிந்து 
கொண்டு, உறுதியான நம்பிக்கை கொண்டிருங்கள். இதைக் கூறுவது ஒரு 
மனிதரல்ல. இது கடவுளின் மேன்மையான வழிகாட்டல்களான ஸ்ரீமத் ஆகும். 
மீதி அனைத்தும் மனிதர்களின் வழிகாட்டல்கள் ஆகும். மனிதர்களின் 
வழிகாட்டல்களைப் பின்பற்றியதால், நீங்கள் வழீ்ந்து கொண்டே இருந்தீர்கள். 
இப்பொழுது ஸ்ரீமத்தைப் பின்பற்றுவதால் நீங்கள் மேலே ஏறுகின்றரீ்கள். தந்தை 
உங்களை மனிதர்களில் இருந்து தேவர்களாக மாற்றுகின்றார். தேவர்களின் 
வழிகாட்டல்கள், சுவர்க்க வாசிகளின் வழிகாட்டல்கள் ஆகும். ஏனைய 
வழிகாட்டல்கள் நரகவாசிகளின் வழிகாட்டல்கள் ஆகும். அவை இராவணனின் 
வழிகாட்டல்கள் என்று அழைக்கப்படுகின்றன. இராவண இராச்சியமும் 
குறைந்தது இல்லை. இப்பொழுது முழு உலகின் மீதும் இராவண இராச்சியம் 
உள்ளது. இது ஒரு எல்லையற்ற தீவு (லங்கா), இதன் மீது இராவண இராச்சியம் 
உள்ளது. பின்னர் அது தேவர்களின் தூய இராச்சியமாக ஆகும். அங்கே அதிகளவு 
சந்தோஷம் இருக்கின்றது. சுவர்க்கத்தின் அதிகளவு புகழ்ச்சியும் உள்ளது. 
இன்னார் இன்னார் சுவர்க்கத்திற்கு சென்று விட்டார் என்று அவர்கள் 
கூறுகின்றார்கள். எனவே அவர் நிச்சயமாக நரகத்திலேயே இருந்திருக்க 
வேண்டும். அவர் நரகத்தில் இருந்து சென்றிருந்தால், அவர் நிச்சயமாக 
நரகத்திற்கே திரும்புவார். இந்நேரத்தில் சுவர்க்கம் இருப்பதில்லை. இந்த 
விடயங்கள் எந்தச் சமய நூல்களிலும் குறிப்பிடப்படவில்லை. தந்தை 
இப்பொழுது உங்களுக்கு இந்த ஞானம் அனைத்தையும் கொடுத்து, உங்களது 
பற்றரியை சக்தியூட்டுகின்றார். மாயை பின்னர் உங்கள் தொடர்பைத் 
துண்டிக்கின்றாள். அச்சா. 

இனிமையிலும் இனிமையான அன்புக்குரிய எப்போதோ தொலைந்து இப்போது 
கண்டுபிடிக்கப்பட்டிருக்கும் குழந்தைகளுக்கு உங்கள் தாய், தந்தையாக 
இருக்கும் பாப்தாதாவின் அன்பும் நினைவுகளும் காலை வந்தனங்களும் 
ஆன்மீகத்தந்தை ஆன்மீகக் குழந்தைகளுக்கு நமஸ்தே சொல்கிறார். 

தாரணைக்கான சாராம்சம்: 
1.​ உங்களுடைய எண்ணங்கள், வார்த்தைகள், செயல்களில் தூய்மையாகி 
ஆத்மா எனும் பற்றரியை சக்தியூட்டுங்கள். உறுதியான பிராமணர் 
ஆகுங்கள். 

2.​ உங்கள் சொந்த மனதினதும், மற்றைய மனிதர்களினதும் 
வழிகாட்டல்களைப் பின்பற்றுவதைத் துறவுங்கள். ஒரேயொரு தந்தையின் 
வழிகாட்டல்களைப் பின்பற்றி, உங்களை மேன்மையானவர்கள் 
ஆக்குங்கள். சதோபிரதானாகி, தந்தையுடன் வடீ்டுக்குப் பறந்து 
செல்லுங்கள். 

ஆசீர்வாத
ம்: 

மாஸ்டர் சட்டம் படைப்பவர் ஆகி, உங்கள் சத்தியத்தின் 
சக்தியினூடாக சடப்பொருளையும் உலகையும் சதோபிரதான் 
ஆக்குவரீ்களாக. 
குழந்தைகளாகிய நீங்கள் சத்தியத்தின் சக்தியைக் கிரகித்து, மாஸ்டர் 
சட்டம் படைப்பவர் ஆகும் போது, சடப்பொருள் சதோபிரதான் 
ஆகுகின்றது, அப்பொழுது இந்த யுகம் சத்தியயுகமாக ஆகும். 



ஆத்மாக்கள் அனைவரும் தமக்கான சற்கதியின் பாக்கியத்தை 
உருவாக்குகிறார்கள். உங்கள் சத்தியமானது ரசவாதக்கல்லைப் 
போன்றது. ரசவாதக்கல் இரும்பைத் தங்கமாக மாற்றக் கூடியது, 
அவ்வாறாக சத்தியத்தின் சக்தியானது ஆத்மாக்களையும், 
சடப்பொருளையும், நேரத்தையும், உறவுமுறைகளின் 
சகலவற்றையும், சம்ஸ்காரங்களையும், தொடர்புகளையும், 
உணவையும் சதோபிரதான் ஆக்குகின்றது. 

சுலோகம்: யோகி ஆத்மாக்கள் சடப்பொருளின் எந்தவொரு குழப்பத்தினாலும் 
ஈர்க்கப்படுவதில்லை. 

  
---ஓம் சாந்தி--- 

அவ்யக்த சமிக்ஞை: இந்த அவ்யக்த மாதத்தில், பந்தனத்திலிருந்து 
விடுபட்டிருந்து, ஜவீன் முக்தி ஸ்திதியை அனுபவம் செய்யுங்கள். 

சுயதரிசன சக்கரதாரிகள் ஆகி, குடையின் கீழ் இருப்பவர் ஆகுங்கள். 
அப்பொழுது தந்தையிடம் இருந்து நீங்கள் பெற்ற சக்திகளின் மூலம், சரீர 
விழிப்புணர்வின் வணீான எண்ணங்களின் பல வகையான சுழற்சி, லௌகீக 
மற்றும் அலௌகீக உறவுகளின் சுழற்சி, பல பிறவிகளின் சுபாவம், 
சம்ஸ்காரங்களின் சுழற்சி, மற்றும் சடப்பொருளின் பலவகையான 
கவர்ச்சிகளின் சுழற்சி என்பனவற்றில் இருந்து நீங்கள் விடுபடும் போது, 
உங்களால் இலகுவாக ஆத்மாக்கள் பலரையும் பல வகையான சுழற்சிகளில் 
இருந்தும் இலகுவாக விடுபடச் செய்து, அவர்கள் ஜவீன்முக்தியை அடைய 
உங்களால் அவர்களுக்கு உதவ முடியும். 


