
 
30/01/2026 Sakar Murli Om Shanti BapDada Madhuban 
 

Essence: Doux enfants, cet âge de confluence est l'âge le plus élevé de tout le cycle. Les enfants, 
c'est durant cet âge que vous devenez satopradhan grâce au souvenir de la Saccharine. 

Question: Pour quelle raison toutes sortes de questions surgissent-elles, et quelle en est la solution ? 
Réponse: Il y a des doutes lorsqu'il y a conscience du corps, et à cause de cela, toutes sortes de 

questions apparaissent. Baba dit : si vous restez occupés à effectuer le travail que Je vous ai 
donné - changer d'impurs en purs et rendre les autres purs - vous n'aurez plus de questions. 

Chanson: En Te trouvant, nous avons trouvé le monde entier. La terre, le ciel et tout le reste nous appartiennent. 

Om shanti. Très doux enfants spirituels, vous avez entendu la chanson. Qui a dit : "Très doux enfants 
spirituels " ? Cela ne peut être que le Père spirituel ! Très doux enfants spirituels, vous êtes maintenant 
assis personnellement devant le Père et Il vous explique avec beaucoup d'amour. Vous comprenez 
désormais qu'aucun être humain ici-bas, personne d'autre que le Père spirituel, ne peut apporter la paix 
et le bonheur à tous, et les libérer de la peine. C'est pourquoi ils se souviennent du Père en temps de 
peine. Les enfants, vous êtes assis personnellement devant le Père. Vous comprenez que Baba vous rend 
dignes du monde du bonheur. Vous êtes venus personnellement face au Père qui fait de vous les maîtres 
du monde du bonheur constant. Vous comprenez maintenant qu'il existe une grande différence entre 
écouter personnellement, et écouter ces choses en étant loin. Vous venez à Madhuban pour Le 
rencontrer face à face. Madhuban est très célèbre. Ils ont représenté Krishna à Madhuban. En fait, 
Krishna n'existe pas là-bas. Les enfants, vous comprenez que tout cela demande des efforts. 
Considérez-vous, encore et encore, comme des âmes ! Moi, l'âme, je revendique mon héritage auprès du 
Père. Il ne vient qu'une seule fois dans tout le cycle. L'âge de confluence est le plus bel âge de tout ce 
cycle ; on l'appelle l'âge le plus élevé. C'est l'âge de confluence au cours duquel tous les êtres humains 
deviennent les êtres les plus élevés. Actuellement, toutes les âmes humaines sont tamopradhan et elles 
sont en train de redevenir satopradhan. Lorsque vous êtes satopradhan, vous êtes élevés. Lorsque les 
êtres humains deviennent tamopradhan, ils se dégradent. C'est pourquoi le Père vient en personne 
actuellement pour vous donner des explications à vous, les âmes. C'est l'âme, et non le corps qui joue le 
rôle entier. Les âmes, vous comprenez maintenant qu'originellement, vous êtes les résidentes du monde 
incorporel, le monde de la paix. Personne ne sait ces choses et personne n'est capable de les expliquer 
non plus. La serrure de votre intellect s'est maintenant ouverte. Vous comprenez que les âmes résident 
réellement dans la demeure suprême. Voici le monde incorporel, et voilà le monde corporel. Nous, 
les âmes, sommes toutes des acteurs (actrices) ici. C'est nous qui venons jouer nos rôles en premier, et 
ensuite tous les autres descendent, numberwise. Tous les acteurs ne viennent pas au même moment. 
Toutes sortes d'acteurs continuent de venir. Vous ne vous retrouvez tous ensemble que lorsque la pièce 
de théâtre touche à sa fin. Les âmes, vous avez maintenant reconnu qu'originellement, vous êtes les 
résidentes du monde de la paix et qu'ensuite vous descendez ici pour jouer vos rôles. Le Père ne vient 
pas jouer Son rôle pendant toute la durée du cycle. Nous seuls jouons nos rôles sans interruption, et 
changeons de satopradhan en tamopradhan. Les enfants, vous ressentez maintenant un grand plaisir en 
L'écoutant directement. Vous ne ressentez pas un aussi grand plaisir lorsque vous lisez le murli, parce 
qu'ici, vous êtes personnellement devant Baba ! Les enfants, vous comprenez que Bhârat était le lieu des 
dieux et des déesses, et que ce n'est plus le cas aujourd'hui. Vous pouvez voir leurs images car c'était 
réellement ainsi. Nous étions les résidents de ce lieu. Au début, nous étions des déités. Vous 
souvenez-vous de votre rôle ou bien l'avez-vous oublié ? Le Père dit : vous avez joué vos rôles ici. C'est 



le drama. Le nouveau monde devient vraiment le vieux monde. Les âmes, lorsque vous descendez de 
là-haut, au tout début, vous allez à l'âge d'or. Toutes ces choses sont dans votre intellect en ce moment. 
Vous étiez les maîtres du monde, les empereurs et les impératrices. Vous aviez un royaume, mais il 
n'existe plus. En ce moment, vous apprenez à régner sur votre royaume. Il n'y a pas de conseillers 
là-bas. Personne n'a besoin de prodiguer de conseils, parce qu'ils deviennent les êtres les plus élevés de 
tous en suivant shrimat en ce moment. Ils n'ont besoin des conseils de personne. S'ils recevaient des 
conseils de quelqu'un d'autre, on comprendrait alors que leur intellect est faible. La shrimat que vous 
recevez en ce moment restera aussi à l'âge d'or. Vous comprenez à présent qu'il y a d'abord eu le 
royaume des déités pendant ½ cycle. Les âmes, vous êtes maintenant rafraîchies. Personne d'autre que 
l'Âme Suprême ne peut donner cette connaissance aux âmes. Les enfants, soyez maintenant conscients 
de l'âme. Vous êtes venus du monde de la paix pour entrer ici, dans celui de la "parole" (talkie). Vous 
ne pouvez pas accomplir d'actions sans entrer dans le monde de la "parole". Ces aspects doivent être 
compris. Les âmes, de même que le Père possède toute la connaissance, vous la possédez aussi. L'âme 
dit : "Je quitte ce corps pour en prendre un autre, selon mes sanskars." Il y a de toute façon la 
réincarnation. Les âmes ne cessent de jouer le rôle qu'elles reçoivent. Elles se réincarnent 
conformément à leurs sanskars. Le degré de pureté des âmes diminue de jour en jour. Le mot "impur" 
est utilisé à partir de l'âge de cuivre ; il y a une petite différence ! Lorsque vous bâtissez une nouvelle 
demeure, vous verrez des différences au bout d'un mois. Les enfants, vous comprenez maintenant que 
Baba vous donne un héritage. Le Père dit : les enfants, Je suis venu vous donner votre héritage. Chacun 
de vous revendique un statut en fonction des efforts qu'il fait. Le Père ne fait aucunes différences entre 
vous. Il sait qu'Il enseigne aux âmes. Les âmes ont le droit de prétendre à leur héritage auprès du Père. 
Ici, on ne regarde pas s'il s'agit d'hommes ou de femmes. Vous êtes tous des enfants et vous 
revendiquez votre héritage auprès du Père. Toutes les âmes sont frères. Le Père vous enseigne et vous 
donne votre héritage. Lui Seul dit aux enfants spirituels : très doux et charmants enfants longtemps 
perdus et maintenant retrouvés, vous avez joué vos rôles pendant longtemps, et finalement, vous M'avez 
maintenant rencontré pour réclamer votre héritage. C'est aussi inscrit dans le drama. Les rôles sont 
fixés depuis le début. Les acteurs, vous agissez en jouant vos rôles. Les âmes sont impérissables et 
elles ont un rôle impérissable enregistré en elles. Les âmes changent de pures en impures en changeant 
de corps. Elles deviennent impures. À l'âge d'or, les âmes sont pures. On appelle ce monde le monde 
impur. Lorsque c'était le royaume des déités, c'était un monde sans vice. Aujourd'hui, il ne l'est plus. 
C'est une pièce de théâtre. Le nouveau monde devient le vieux monde, et le vieux monde redevient le 
nouveau monde. Le monde du bonheur est en train d'être établi pour vous, et toutes les autres âmes iront 
résider dans le monde de la libération. La pièce de théâtre illimitée touche à sa fin, et toutes les âmes 
vont rentrer à la Maison, comme une nuée de moustiques. Quelle peut être la valeur des âmes qui 
viennent en ce moment dans le monde impur ? Seules celles qui viennent en premier dans le nouveau 
monde ont de la valeur. Vous savez que le monde, qui a été neuf, a une nouvelle fois vieilli. Dans le 
nouveau monde, il n'y avait que nous, les déités. On ne parle pas de peine, là-bas. Ici, la peine est 
infinie. Le Père vient vous libérer du monde de la peine. Ce vieux monde doit de toute façon changer. 
Vous comprenez que vous étiez réellement les maîtres de l'âge d'or et que vous êtes devenus ce que vous 
êtes en vous incarnant 84 fois. Le Père dit : maintenant, souvenez-vous de Moi et vous deviendrez les 
maîtres du paradis. Alors pourquoi n'avez-vous pas la foi que vous êtes des âmes et ne vous 
souvenez-vous pas du Père ? Cela demande quelques efforts ! Revendiquer un royaume n'est pas aussi 
simple ! Vous devez vous souvenir du Père. C'est incroyable que Maya parvienne à vous faire oublier 
encore et encore ! Créez des méthodes pour éviter cela. Ne pensez pas que le souvenir se raffermira 



simplement en M'appartenant. Quel autre effort devez-vous faire ? Non ; aussi longtemps que vous 
vivrez, vous devrez fournir des efforts et continuer à boire le nectar de la connaissance. Vous comprenez 
qu'il s'agit de votre dernière vie. Renoncez à la conscience de votre corps et soyez conscients de l'âme. 
Vous devez vivre chez vous, avec votre famille, et faire vraiment des efforts. Ayez simplement la foi que 
chacun de vous est une âme et souvenez-vous du Père. "Tu es la Mère et Tu es le Père". Toute cette 
louange vient du chemin de la dévotion. Vous devez simplement vous souvenir de l'Unique Alpha. Il est 
la seule douce Saccharine. Renoncez à tout le reste et souvenez-vous de cette seule Saccharine (le 
Père). Les âmes, vous êtes maintenant tamopradhan. Afin de rendre l'âme satopradhan, restez sur le 
pèlerinage du souvenir. Dites à tous : "Réclamez au Père le bonheur en héritage." Il n'y a du bonheur 
qu'à l'âge d'or. C'est Baba qui établit le monde du bonheur. C'est très facile de se souvenir du Père, mais 
Maya crée beaucoup d'oppositions. Par conséquent, essayez de vous souvenir de Moi, le Père, et 
l'alliage s'en ira. On s'est souvenu de la "libération dans la vie en une seconde". Nous, les âmes, 
sommes les enfants du Père spirituel. Nous sommes les résidentes de ce lieu. Ensuite, nous devrons 
répéter nos rôles. Nous jouons les rôles les plus longs dans ce drama. Nous recevons aussi le plus de 
bonheur. Le Père dit : votre religion des déités procure un grand bonheur. Tous les autres iront 
automatiquement dans le monde de la paix après avoir réglé leurs comptes. À quoi bon aller dans trop 
d'expansion ? Le Père vient ramener tout le monde à la Maison. Il ramène tout le monde comme une 
nuée de moustiques. À l'âge d'or, ils sont très peu nombreux. Tout ceci est inscrit dans le drama. Les 
corps seront détruits, et les âmes impérissables règleront leurs comptes et rentreront à la Maison. On ne 
purifie pas les âmes en les plongeant dans le feu. Elles doivent se purifier en ayant du souvenir, le feu du 
yoga. C'est le feu du yoga. C'est à partir de là qu'ils ont écrit une pièce de théâtre dans laquelle Sita 
traversa le feu. Personne ne sera purifié par le feu. Le Père explique : vous toutes, les Sitas, êtes impures 
en ce moment. Vous êtes dans le royaume de Ravan. Vous devez maintenant devenir pures en vous 
souvenant du Père unique. Il n'existe qu'Un seul Rama. En entendant le mot "feu", ils pensent que Sita a 
traversé le feu. Il y a une si grande différence entre le feu du yoga et les autres feux. Les âmes ne 
changeront d'impures en pures qu'en ayant du yoga avec le Père Suprême, l'Âme Suprême ; c'est le jour 
et la nuit ! En enfer, toutes les Sitas sont dans la prison de Ravan, la villa de la peine. Ici, le bonheur 
est comme la fiente d'un corbeau. En comparaison, le bonheur de l'âge d'or est infini. Les âmes, vous 
êtes maintenant fiancées à Shiva, le Jeune Marié ; vous êtes donc féminines. Shiv Baba dit : 
souvenez-vous simplement de Moi et vous deviendrez pures. Vous irez dans le monde de la paix, puis 
dans celui du bonheur. Par conséquent, les enfants, vous devriez emplir vos poches des joyaux de 
connaissance. N'ayez aucune forme de doutes. Lorsque vous êtes conscients du corps, toutes sortes de 
questions surgissent. Et alors, vous n'effectuez plus le travail que le Père vous demande. La chose 
principale est qu'il vous faut changer d'impurs en purs. Laissez de côté tout le reste. Quels que soient les 
us et coutumes du royaume, ils se perpétueront. Des palais ont été bâtis et ils seront bâtis à nouveau. La 
chose principale consiste à devenir pur. Vous appelez : "Ô, Purificateur !" En devenant purs vous serez 
heureux. Les plus purs de tous sont les déités. Vous êtes en train de devenir les êtres les plus purs de 
tous pendant 21 vies. On dit que les déités sont pures et totalement sans vice. Suivez la shrimat que 
vous donne le Père. Ce n'est pas la peine de trop réfléchir par rapport à cela. Commencez par changer 
d'impurs en purs ! Les gens appellent : "Ô, Purificateur !" Mais ils ne comprennent rien. Ils ne 
comprennent même pas qui est le Purificateur. Voici le monde impur, et voilà le monde pur. La chose 
principale consiste à devenir pur. Ils ne comprennent pas du tout qui les rendra purs. Ils appellent le 
Purificateur, mais lorsque vous leur dites qu'ils sont impurs, cela les contrarie. Personne ne se considère 
comme étant vicieux. Ils disent : "Tout le monde vivait dans un foyer. Lakshmi et Narayan ont aussi eu 
des enfants !" Mais là-bas, les enfants naissent par le pouvoir du yoga. Ils l'ont oublié. Ce monde est 



appelé le monde sans vice du paradis. C'est le temple de Shiva. Le Père dit : il n'y a pas une seule 
personne pure dans le monde impur. Ce Père est le Père, le Professeur et le Satgourou qui montre la 
bonne destination à tous. Ailleurs, lorsqu'un gourou s'en va, on donne son trône à son fils. Comment 
pourrait-il montrer la bonne destination à qui que ce soit ? Seul l'Unique montre la bonne destination à 
tout le monde. À l'âge d'or, il n'y a que les déités. Toutes les autres âmes seront allées dans le monde de 
la paix. Elles seront libérées du royaume de Ravan. Le Père purifie tout le monde et les ramène à la 
Maison. Personne ne change d'impur en pur instantanément. Tous continuent de descendre, 
numberwise. De satopradhan, ils doivent passer par les niveaux sato, rajo et tamo. Le cycle des 84 vies 
est dans votre intellect. Vous êtes maintenant comme des phares. Vous comprenez la connaissance du 
cycle. Vous comprenez comment il tourne. Les enfants, vous devez maintenant montrer le chemin à tous 
les autres. Tous sont des navires. Vous êtes les pilotes qui montrent le chemin à tous. Dites-leur : 
"Souvenez-vous du monde de la paix et du monde du bonheur et oubliez l'âge de fer, le monde de la 
peine." Achcha. 

Aux très doux enfants bien-aimés, longtemps perdus et maintenant retrouvés, amour, souvenir et 
bonjour de la Mère, du Père, BapDada. Le Père Spirituel dit namaste aux enfants spirituels. 

Essence pour la dharna: 
1.​ Aussi longtemps que vous vivrez, buvez le nectar de la connaissance. Emplissez vos poches de 

joyaux de connaissance. N'ayez pas de doutes qui entraîneraient des questions. 
2.​ Purifiez l'âme, Sita, dans le feu du yoga. N'allez pas trop dans l'expansion, mais faites des efforts 

pour être conscients de l'âme. Souvenez-vous de la terre de la paix et de la terre du bonheur. 
Bénédiction: Puissiez-vous devenir des incarnations de l'expérience en barattant constamment la 

connaissance et en faisant l'expérience du niveau "absorbé dans l'Océan". 
La base pour accroitre votre expérience est votre pouvoir de baratter. Ceux qui barattent la 
connaissance restent automatiquement absorbés. Dans ce niveau "absorbé", vous n'avez 
pas besoin de faire des efforts pour avoir du yoga ; il est constamment relié. "Absorbé" 
veut dire être fondu dans l'Océan d'amour, fondu au point que personne ne peut vous 
séparer. Alors libérez-vous du labeur. Vous êtes les enfants de l'Océan, alors ne vous 
contentez pas d'un bain dans un simple étang d'expérience, mais fondez-vous dans l'Océan 
et on pourra alors dire que vous êtes des incarnations de l'expérience. 

Devise: : Chaque pensée et chaque seconde d'une âme qui est l'incarnation de la connaissance est 
puissante. 

  
*** OM SHANTI *** 

Signal avyakt : Durant ce mois avyakt, restez libres des liens et faites l'expérience du niveau de libération dans la 
vie. 

Si la moindre forme de lien envers la nature, un sanskar, une personne ou un confort matériel vous 
attire, vous ne pourrez pas vous souvenir du Père constamment. Devenir karmateet veut dire être libre 
de tous les liens, être détaché et agir par l'intermédiaire de la matière simplement pour la forme. 
Continuez sans relâche à faire cet effort pour vous détacher. Faites naturellement et facilement 
l'expérience que celui qui agit est distinct de celui qui permet que cela soit fait. 


