
 
12-02-2026 Murli Matinal Om Shanti BapDada Madhuban 
 

Essência: Doces filhos, agora é a hora do acerto. Ravan enterrou todos em um cemitério. O Pai veio 
para fazer chover néctar e nos levar de volta com Ele. 

Pergunta: Por que Shiv Baba é chamado de Senhor Inocente dos Tesouros? 
Resposta: Porque é quando Shiva, o Senhor Inocente, vem que Ele eleva aqueles que estão impuros, 

aqueles com um intelecto de pedra, os corcundas, e os torna senhores do mundo. Ele vem 
em um mundo impuro em um corpo impuro. Ele é tão Inocente. A direção do Senhor 
Inocente é: Doces filhos, bebam o néctar e deixem o veneno dos vícios. 

Música: O Residente da terra distante veio à terra estrangeira. 

Om shanti. Vocês, filhos espirituais ouviram esta canção, ou seja, vocês almas ouviram esta canção por 
meio dos órgãos dos sentidos físicos de seus ouvidos. O Viajante veio da terra distante. Todos vocês 
também são viajantes. Todas as almas humanas aqui são viajantes. As almas não têm um lar. As almas 
são incorpóreas. As almas incorpóreas são residentes do mundo incorpóreo. Aquilo é chamado de lar, 
país ou mundo das almas incorpóreas. Este é chamado o mundo das almas humanas. Aquele é o país 
das almas. Então, quando as almas vêm aqui e entram em um corpo, elas tornam-se corpóreas a partir 
de incorpóreas. Não é que as almas não tenham uma forma; elas definitivamente têm uma forma como 
um nome. A alma pequenina desempenha um papel enorme por meio deste corpo. Todas as almas têm 
uma vasta gravação do papel dentro de si. Uma vez que um disco tenha sido gravado, ele repetirá a 
mesma coisa, tantas vezes que vocês quiserem. A alma, neste corpo, também tem um disco que tem um 
papel de 84 nascimentos registrados nele. Assim como o Pai é incorpóreo, as almas também são 
incorpóreas. Em alguns pontos das escrituras, eles mencionaram que a alma está além se nome e forma. 
Porém, não existe nada além de nome e forma. O céu é espaço; ele ainda tem um nome – céu. Não 
existe nada que não tenha um nome. Os seres humanos dizem: “O Pai supremo, a Alma suprema”. 
Todas as almas são residentes da terra distante. Esta terra corpórea é governada por dois. Um é o reino 
de Rama, e o outro é o reino de Ravan: por metade do ciclo existe o reino de Rama e por outro meio 
ciclo é o reino de Ravan. O Pai não criaria um reino de tristeza para os filhos, certo? Eles dizem que é 
Deus quem causa tristeza e felicidade. O Pai explica: Eu nunca causo tristeza a vocês, filhos. Meu nome 
é Removedor de tristeza e Doador de felicidade. Este é um erro que os seres humanos fizeram. Deus 
nunca pode dar tristeza. Neste momento, é um mundo de tristeza. Por meio ciclo, no reino de Ravan, 
existe apenas tristeza; não há nem traço de felicidade. No entanto, no mundo de felicidade não há nem 
traço de tristeza. Baba cria o paraíso. Agora vocês estão na idade da confluência. Ninguém chamaria 
este de mundo novo. O nome para o mundo novo é idade de ouro. O mundo quando fica velho é 
chamado de idade de ferro. As coisas novas parecem boas e as coisas velhas parecem ruins. Coisas 
velhas são então destruídas. E os seres humanos pensam que veneno é felicidade. Isso é também 
lembrado, “Por que eu deveria beber veneno e abandonar o néctar?” Então, é dito, “Todos recebem 
beneficio devido a Você”. “Quando Você vem, Você traz benefício a todos”. De outra forma, os seres 
humanos continuariam a desempenhar ações erradas no reino de Ravan. Vocês, filhos agora sabem que 
se passaram 500 anos desde que guru Nanak veio. Quando ele virá novamente? Eles dizem que a alma 
dele fundiu-se à luz. Portanto, como ele poderia voltar? Vocês diriam que guru Nanak voltará a 4.500 
anos. A história e a geografia deste mundo inteiro continuam a girar em seus intelectos. Neste 
momento, todos estão tamopradhan. Este é chamado de “o momento de acerto”. É como se todos os 
seres humanos estivessem quase mortos. A luz de cada alma se extinguiu. O Pai vem e acorda todos. 
Baba despeja o néctar de conhecimento nos filhos que foram reduzidos a cinza, sentando-se na pira da 



luxúria. E Ele, então, as levará de volta com Ele. Maya, Ravan, fez vocês se sentarem na pira da luxúria 
e os enterrou no cemitério. Todos estão dormindo. Agora Baba oferece a vocês o néctar de 
conhecimento. Há muita diferença entre néctar e água. Quando é um dia importante para os sikhs, eles 
limpam o lago e removem a lama com muita pompa e show. É por isso que o nome Amritsar (o lago de 
néctar) é dado. Guru Nanak também louvou o Pai; ele disse, “Ele é o Único que sempre fala a verdade”. 
Há também a história do verdadeiro Narayan, certo? Os seres humanos têm ouvido tantas histórias no 
caminho de devoção: a história da imortalidade e a história do terceiro olho. E eles dizem que Shankar 
contou a história para Parvati. Ele é um residente da região sutil. Que história ele relataria lá? O Pai 
senta-Se aqui e explica todos estes aspectos. De fato, Eu vim para lhes contar a história da imortalidade 
e levá-los par a terra da imortalidade. Eu os tiro da terra da morte e os levo para a terra da imortalidade. 
Que erro Parvati teria cometido na região sutil para que a história da imortalidade tivesse de ser contada 
a ela? Eles escreveram muitas histórias nas escrituras. A história de se tornar o verdadeiro Narayan não 
é uma história verídica. Vocês devem ter ouvido a história de se tornar o verdadeiro Narayan muitas 
vezes. Será que aquilo tornou alguém um verdadeiro Narayan? Em vez disso, eles continuaram a descer. 
Agora vocês entendem que estamos nos tornando Narayan a partir de um homem e Lakshmi a partir de 
uma mulher. Esta é a verdadeira história de se tornar o verdadeiro Narayan a fim de ir para a terra da 
imortalidade; a verdadeira história do terceiro olho. Cada um de vocês, almas, recebeu um terceiro olho 
de conhecimento. O Pai explica: Vocês eram lindos e dignos de adoração. Enquanto passando pelos 84 
nascimentos, vocês se tornaram adoradores. É por isso que é lembrado: Vocês foram dignos de adoração 
e se tornaram adoradores. Baba diz: Eu sou constantemente digno de adoração. Eu venho e torno vocês 
de adoradores em dignos de adoração. Este é um mundo impuro. Na idade de ouro, os seres humanos 
são puros e dignos de serem adorados. Neste momento, todos os seres humanos são adoradores 
impuros. Os sannyasis e os homens santos têm cantado, “Ó Rama de Sita, o Purificador.” Estas palavras 
estão corretas. Todos são Sitas, noivas. E eles dizem: “Ó, Rama. Venha e nos purifique.” Todos os 
devotos, as almas, clamam: “Ó Rama”. Quando Gandhiji terminava a leitura do Gita, ele dizia: “Ó, 
Purificador Sita Ram.” E agora vocês entendem que Shri Krishna não fala o conhecimento do Gita. 
Baba diz: Continuem a se lembrar da opinião de que Deus não é onipresente. O Deus do Gita é Shiva e 
não Shri Krishna. Primeiramente, perguntem quem deveria ser chamado de Deus do Gita? Quem 
deveria ser chamado de Deus – o Incorpóreo ou o corpóreo? Shri Krishna é corpóreo. Shiva é 
incorpóreo. Ele simplesmente toma este corpo emprestado. Ele não nasce por meio do ventre de uma 
mãe. Shiva não tem um corpo próprio. Aqui, neste mundo de seres humanos, que há corpos físicos. 
Então, Baba vem e Ele fala a verdadeira história de se tornar o verdadeiro Narayan. Baba é louvado 
como o Purificador, o Doador de salvação para todos, o Libertador de todos, o Removedor de tristeza e 
o Doador de felicidade. Achcha, onde existe felicidade? Não pode ser aqui. Vocês recebem felicidade 
no próximo nascimento, quando o paraíso é estabelecido e o mundo velho é destruído. Achcha, vocês 
são libertados do quê? Das tristezas de Ravan. Esta é a terra da tristeza. Achcha, Ele também se torna o 
Guia. Todos estes corpos acabarão aqui e, então, as almas retornarão ao lar. O Noivo vai primeiro e é 
seguido por Suas noivas. Ele é o Noivo bonito e imortal. Ele liberta todos da tristeza, os torna puros e os 
leva de volta para casa Consigo. Em uma procissão de casamento, é o marido que anda na frente, 
seguido pela noiva, sua esposa e, então, há o restante da procissão. O rosário de vocês agora é assim 
também. No topo está Shiv Baba que é representado pela borla e eles o saúdam. Então, existe a conta 
dupla de Brahma e Saraswati e depois vocês, as contas, que se tornam ajudantes de Baba. É ao terem 
lembrança da flor (a borla), Shiv Baba, que vocês se tornam parte da dinastia do sol e parte do rosário 
de Vishnu. São Saraswati e Brahma que se tornam Lakshmi e Narayan. Lakshmi e Narayan tornam-se 
então Saraswati e Brahma. É devido a terem se empenhado que eles se tornaram dignos de adoração. 



Ninguém entende o que um rosário representa. Eles simplesmente continuam a girar um rosário. Até 
existe um rosário de 16.108. Ele é mantido em um grande templo onde todos giram o rosário a partir de 
um local diferente. Quando Baba ia ao templo de Lakshmi e Narayan em Bombaim, ele girava o rosário 
e recitava o nome de Rama, pois é o único Pai (Rama) que é a borla (flor). A flor é chamada de Rama. 
As pessoas curvam a cabeça ao rosário. Eles não têm nada deste conhecimentoeu. Os padres (cristãos) 
também giram um rosário. Perguntem a eles de quem é o rosário que eles estão girando. Eles não 
sabem. Eles dizem que estão girando o rosário na lembrança de Cristo. Eles não sabem onde está a alma 
de Cristo. Vocês entendem que a alma de Cristo agora está tamopradham. Vocês também eram 
mendigos tamopradhan. Agora vocês estão se tornando príncipes a partir de mendigos. Bharat era um 
príncipe; agora ela é um mendigo. Ela se tornará um príncipe outra vez. O Pai os torna assim. Vocês 
estão se tornando príncipes a partir de seres humanos. Havia o “Colégio de Príncipes” onde príncipes e 
princesas iam estudar. Ao estudarem aqui, vocês se tornam príncipes e princesas no paraíso por 21 
nascimentos. Este Shri Krishna é um príncipe. A história dos 84 nascimentos dele foi escrita. O que 
sabem os seres humanos? Somente vocês entendem estes aspectos. Deus fala. Ele é o Pai de todos. 
Vocês estão ouvindo Deus Pai, que está estabelecendo paraíso. Aquela é chamada terra da verdade. Esta 
é a terra da falsidade. É o Pai quem estabelece a terra da verdade. Ravan estabelece a terra de falsidade. 
Eles criam uma imagem de Ravan, mas não entendem nada. Ninguém de fato sabe quem é o Ravan a 
quem eles matam e que retorna à vida outra vez. Realmente são os cinco vícios dos homens e os cinco 
vícios das mulheres que são conhecidos como Ravan. Eles o matam. Depois de matarem Ravan, eles 
roubam ouro (pegam as flores amarela parasitas de árvores). Vocês, filhos, entendem que esta é a 
floresta de espinhos. Em Bombaim existe um templo ao Senhor dos espinhos (Babulnath). Baba vem e 
ele muda os espinhos em flores. É chamada de floresta de espinhos, porque todos ficam picando uns aos 
outros com o vício da luxúria. A idade de ouro é chamada de Jardim de Alá. Aquelas mesmas flores se 
tornam espinhos. Os espinhos estão se tornando flores outra vez. Agora vocês estão conquistando os 
cinco vícios. Este reino de Ravan definitivamente tem de ser destruído. Finalmente haverá a grande 
guerra. A verdadeira Dashera vai acontecer. Quando o reino de Ravan for destruído, vocês saquearão 
Lanka. Vocês receberão palácios de ouro. Agora vocês estão conquistando Ravan e se tornando os 
senhores do paraíso. Baba é chamado de Shiva, o Senhor Inocente dos Tesouros, porque Ele lhes dá o 
reino inteiro. O Pai eleva os caídos, os de intelecto de pedra e os corcundas, e faz todos se tornarem os 
senhores do paraíso. Ele é tão inocente. Ele vem no mundo impuro e entra em um corpo impuro. 
Aqueles que não são dignos do paraíso continuam a beber veneno. O Pai diz: Filhos, agora tornem-se 
puros por este seu último nascimento. Vocês têm experimentado tristeza devido a esses vícios desde o 
inicio, meio até o fim. Será que vocês não conseguem parar de beber veneno por este seu único 
nascimento? Eu estou lhes dando néctar e os tornando imortais. Apesar disso, vocês não estão se 
tornando puros. Vocês não conseguem ficar sem veneno, cigarros e álcool. Eu, o Pai ilimitado, estou 
contando a vocês: Filhos, tornem-se puros por este único nascimento e Eu os tornarei senhores do 
paraíso. É a tarefa do Pai apenas destruir o mundo velho e estabelecer o mundo novo. Baba veio para 
libertar todos da tristeza e levá-los para o mundo da felicidade e para o mundo da paz. Agora, todas as 
religiões terminarão e só a única religião eterna das divindades será estabelecida uma vez mais. Mesmo 
no Granth (escritura sikh), eles chamam o Pai supremo, a Alma suprema, de Imagem imortal. O Pai é o 
Senhor da morte, a Morte da morte. Aquela morte leva um ou dois. É porque Eu levo todas as almas de 
volta que sou chamado de o Grande Senhor da Morte. O Pai vem e torna vocês, filhos, tão sábios. 
Achcha. 

A vocês, filhos mais doces, amados, há muito perdidos e agora encontrados: amor, lembranças e bom 



dia da Mãe, do Pai, BapDada. O Pai espiritual diz namaste a vocês, filhos espirituais. 

Essência para Dharna: 
1.​ Parem de beber veneno neste último nascimento. Bebam néctar e façam com que outros bebam 

também. Vocês têm de se tornar puros. Vocês têm de fazer o serviço de mudar espinhos em flores. 
2.​ Para se tornarem uma conta do rosário e volta do pescoço de Vishnu, fiquem na lembrança do Pai. 

Cooperem completamente e tornem-se um removedor de tristeza como o Pai. 
Bênção: Que vocês sejam um máster sol de conhecimento e criem um impacto em todas as almas 

com sua atitude espiritual. 
Algo atraente atrai os outros e a atenção de todos é voltada para aquilo. Do mesmo modo, 
quando sua atitude não é mundana, mas preenchida com espiritualidade, automaticamente 
o impacto disso influenciará muitas almas. Uma atitude espiritual significa o estágio de ser 
amoroso e desapegado, o que automaticamente atrai muitas almas. Essas almas poderosas 
e espirituais tornam-se másters sóis de conhecimento e espalham sua luz por toda parte. 

Slogan: Permaneçam constantemente ajeitados em seu assento de autorrespeito e todos os seus 
poderes aceitarão as suas ordens. 

 
*** O M S H A N T I *** 

Sinal Avyakt: Com a especialidade de união e fé, tornem-se plenos de sucesso. 

Juntamente com serem plenos de conhecimento, sejam também amorosos. O serviço de si mesmo é a 
base para o serviço ao mundo. No serviço, simplesmente se lembrem de duas sentenças: 1) Eu sou um 
instrumento. 2) Eu definitivamente tenho de ser humilde. Uma atmosfera de união será criada dessa 
forma e vocês serão cooperativos entre si. Todos os sentimentos de conflito, de “meu” e “seu”, respeito 
e honra, terminarão. 


