29-11-2025 Murli Matinal Om Shanti BapDada Madhuban

Esséncia:  Doces filhos, vocés sdo os verdadeiros Raj Rishis e seu dever é fazer tapasya. E apenas ao
fazer tapasya que voceés, filhos, tornam-se dignos de serem adorados.

Pergunta:  Que empenho torna vocés dignos de serem adorados por todo o tempo?

Resposta: Ao se empenharem para acender a luz das almas e tornd-las satopradhan, vocés serdo
dignos de adoracdo para sempre. Aqueles que sdo descuidados e cometem erros nesta
época vao chorar muito. Ao ndo se empenharem para passar, voc€s terdo de experimentar
punicdo de Dharamraj e voc€s ndo serdo adorados. Aqueles que sdo punidos ndo
conseguem erguer os seus olhos.

Om shanti. O Pai espiritual explica a vocés, filhos espirituais. Em primeiro lugar, Ele diz a vocés, filhos,

para se considerarem almas. Primeiro hd a alma e, entdo, o corpo. Em todos os lugares, nas exposi¢des,

nos museus € nas aulas, primeiro vocés tém de explicar: Considerem-se uma alma e lembrem-se do Pai.

Quando vocés, filhos, sentam-se aqui, nem todos se sentam na consciéncia de alma. Mesmo enquanto

sentados aqui, seus pensamentos ficam vagando em todas as direcdes. Nas satsangs, o que eles fazem

até que o sadhu chegue? Eles definitivamente se sentam com um pensamento ou outro. Entdo, quando o

sadhu vem, eles comecam a ouvir a histéria que ele relata. O Pai explicou: E no caminho da devogio

que algo € relatado e as pessoas o escutam. O Pai explica que tudo aquilo € artificial; ndo ha nada
naquilo. O Deepmala que eles celebram € artificial. O Pai lhes contou que seu terceiro olho deste
conhecimento tem de ser aberto, para que possa haver luz em cada lar. Agora, ha escuriddo em cada lar.

Toda aquela luz € exterior. Vocé€s sentam-se em siléncio completo para acender a sua luz. Voceés, filhos,

sabem que seus pecados sdo cortados ao se estabilizarem em sua religido original. E apenas nesta

peregrinacdo da lembranca que seus pecados de muitos nascimentos sdo cortados. A luz da alma se
extinguiu; todo o combustivel de poder foi usado. Vocés, almas, agora serdo preenchidas novamente ao
se purificarem. H4 uma diferenca de dia e noite. As pessoas agora adoram tanto Lakshmi. Alguns filhos
escrevem perguntando quem € mais grandiosa; se Lakshmi ou a Mae Saraswati (Maa). Lakshmi
pertence apenas a um Shri Narayan. Quando eles adoram Maha-Lakshmi, eles a mostram com quatro
bracos. Aquela imagem representa ambos. Na verdade, aquilo deveria ser chamado de adoragdo de

Lakshmi e Narayan; eles mostram uma imagem de quatro bracgos, pois os dois estdo juntos. Entretanto,

os seres humanos nio entendem nada. O Pai ilimitado diz: Todos se tornaram insensatos. Serd que um

pai fisico diria aos filhos do mundo inteiro que eles sdo insensatos? Voceés, filhos, agora sabem quem € o

Pai do mundo. Ele mesmo diz: Eu sou o Pai de todas as almas. Todos vocés sao Meus filhos. Aqueles

sadhus dizem que todos sdo Deus. Vocés entendem que o Pai ilimitado estd explicando este

conhecimento ilimitado a vocés, almas. Os seres humanos tém consciéncia de corpo. Eles dizem: “Eu
sou fulano”. Eles continuam a interagir com base no nome do corpo. Shiv Baba é incorpéreo, a Alma

suprema. O nome daquela Alma é Shiva. E apenas a alma de Shiv Baba que tem um nome. Ele é a

Alma suprema, Deus, e Seu nome € Shiva. Todas as outras muitas almas recebem nomes para seus

corpos. Shiv Baba ndo reside aqui; Ele vem da morada suprema. Hé a encarnacdo de Shiva. O Pai agora

explicou a todos vocé€s que todas as almas vém aqui para desempenhar um papel. O Pai também tem um
papel. O Pai realiza uma tarefa muito grande aqui. J4 que vocés acreditam na encarnagdo d’Ele, vocés
deveriam celebrar um feriado para Ele e também mandar que fosse feito um selo para Ele. Deveria
haver um feriado para isto em todos os paises porque o Pai € o Doador de Salvacdo para todos.

Ninguém pode conhecer o aniversdrio ou o dia da partida dEle, porque Ele é totalmente tnico. E por

isto que eles simplesmente falam de Shiv Ratri. Vocés, filhos, sabem que por meio ciclo € o dia



ilimitado e que pela outra metade do ciclo € a noite ilimitada. Quando a noite termina, vem o dia. O Pai
vem entre os dois. Esta € a época precisa. Quando um bebé nasce, isso € registrado na prefeitura. Entao,
depois de seis dias, um nome é dado a crianga. Isto é chamado de cerimOnia de batismo. Alguns a
chamam de “chatthi” (a cerimdnia do sexto dia). Ha tantas linguas. Quando eles adoram Lakshmi, eles
fazem fogos de artificios, etc. Voc€s podem perguntar a eles: “Vocés estdo celebrando o festival de
Lakshmi, mas quando ela se sentou no trono?”. Eles celebram o dia da coroac¢ido de quando ela se
sentou no trono; eles ndo celebram o aniversario dela. Eles colocam um quadro de Lakshmi em uma
bandeja e pedem-lhe riqueza. Eles ndo pedem nada mais para ela. Nos templos, eles pedem tudo, mas
no dia de Deepmala, eles pedem apenas riqueza. Entretanto, ela ndo dd riqueza, mas esta € a fé que eles
tém. Quando alguém adora com fé verdadeira, é possivel que tal pessoa possa receber riqueza por um
curto periodo. Isso é felicidade temporaria. Deve haver felicidade duradoura em algum lugar. Eles
absolutamente ndo sabem sobre o paraiso. Nada pode ser comparado ao paraiso. Voc€s sabem que por
meio ciclo ha este conhecimento e que por meio ciclo hd devocao. Entdo, hd desinteresse. Foi explicado
a voce€s que este mundo esta velho e sujo e que, portanto, um mundo novo € definitivamente necessario.
Vaikunth (Paraiso) € chamado de mundo novo; também é chamado de paraiso. Os atores neste drama
sdo impereciveis. Vocés, filhos, agora entendem como vocés, as almas, desempenham seus papéis. Baba
lhes contou: Sempre que vocé€s explicarem para as pessoas nas exposi¢cdes, primeiro de tudo
mostrem-lhes isto, sua meta e objetivo, e expliquem como elas podem receber liberacio em vida em um
segundo. Todos definitivamente tém de vir no ciclo de nascimento e morte. Voc€s podem explicar muito
bem usando o quadro da escada. A devocdo comeca no reino de Ravan. Nao hd nome nem tragco de
devo¢ao na idade de ouro. Este conhecimento e devocdo sdao diferentes. Voc€s agora t€ém desinteresse
neste mundo velho. Vocés sabem que este mundo velho agora estd para terminar. Um pai sempre da
felicidade a seus filhos. Um pai bate tanto sua cabeca por seus filhos. Ele vai aos gurus e aos sdbios para
ter um filho porque ele acredita que, se tiver um filho, ele podera deixar toda a sua propriedade para ele:
“Se eu tiver um filho, eu posso torni-lo meu herdeiro”. Um pai nunca causa tristeza a seus filhos. E
impossivel. Vocés clamaram tanto, clamando por sua Mae e seu Pai. Portanto, o Pai espiritual mostra a
voces, filhos, o caminho para a felicidade. Apenas o tnico Pai dé felicidade. Apenas o Pai espiritual € o
Removedor de tristeza e o Doador de felicidade. Esta destruicdo também € para trazer felicidade. De
que outro modo vocés conseguiriam liberagdo ou liberagdo em vida? Entretanto, ninguém entende isto.
Apenas aqueles que sdo pobres e fracos vém aqui, pois apenas eles podem ter a fé de que sdo almas.
Todas as pessoas ricas e de renome t€m tanta consciéncia de corpo; nem queiram saber. Baba lhes conta
repetidas vezes: Vocés sdo Raj Rishis. Rishis sempre fazem tapasya. Eles se lembram de brahm, eles se
lembram do elemento de luz. Alguns até se lembram de Kali etc. Muitos sannyasis adoram Kali. Eles
clamam pela Mae Kali. O Pai diz: Nesta época, todos sdo viciosos. Ao sentarem-se na pira da luxuria,
eles ficaram t3o feios. A mae, o pai e os filhos, todos sdo feios. Este € um assunto ilimitado. Ninguém é
feio na idade de ouro; todos sdo bonitos. O Pai explica a vocés, filhos, quando vocés se tornaram feios
de novo. Gradualmente, vocés vao se tornando mais impuros até que se tornam completamente feios. O
Pai diz: Ravan os fez sentar na pira da luxuria e os tornou completamente feios. Agora, outra vez, Eu
faco com que vocés se sentem na pira deste conhecimento. E a alma que tem de ser purificada. O Pai
purificador vem e lhes mostra como se tornarem puros. Como a dgua poderia lhes mostrar como se
tornar puro? Entretanto, se voc€s explicassem isto a milhOes, apenas um punhado dentre milhdes
entenderia isto e reivindicaria um status elevado. Vocés agora vieram ao Pai para reivindicar sua
heranca de 21 nascimentos. Conforme progredirem mais, vocés terdo muitas visdes. Vocés saberdo tudo
sobre seu estudo. Aqueles que sdo descuidados nesta época, mais tarde chorardo muito. Puni¢do sera
experimentada e o seu status também serd destruido. Vocés ndo conseguirdo erguer os olhos. E por isto



que o Pai diz: Filhos mais doces, empenhem-se para passar com louvor, de modo que voc€s nao tenham
de passar por puni¢do. Apenas entdo voc€s serdo capazes de se tornar dignos de adoragdo. Ao terem de
passar por puni¢do, voc€s ndo poderdo ser adorados. Vocés, filhos, t€m de se empenhar muito. Vocés
tém de acender a luz da alma. No momento presente, a alma se tornou tamopradhan; portanto, ela tem
de se tornar satopradhan. A alma € apenas um ponto; ela é uma estrela. Voc€s nao podem dar nenhum
outro nome a ela. Baba explicou a vocés, filhos, que alguns tiveram visdes disto. Ha o exemplo de
Swami Vivekananda e RamaShri Krishna Paramhans. Aquele viu uma luz saindo do outro, portanto,
isso somente poderia ser uma alma. Ele pensou que ela tivesse se fundido nele. Mas uma alma nao pode
vir e se fundir em alguém. Uma alma vai e toma outro corpo. No final, voc€s verdao muito disto. Nao ha
nada que esteja além de nome ou forma. O céu € considerado um espago vazio, mas ainda assim tem
um nome. Voce€s, filhos, entendem que o estabelecimento acontece a cada ciclo e que definitivamente
acontecerd agora. NOs, brahmins, continuamos a nos empenhar, numericamente. Cada segundo que
passa € chamado de drama. O ciclo do mundo todo continua a girar. Este ciclo € de 5 mil anos e ele
continua a se mover como um piolho; ele continua se movendo. Vocés, filhos mais doces, agora
simplesmente t€ém de se lembrar do Pai. Enquanto andando e se movimentando e fazendo tudo,
lembrem-se do Pai. Apenas nisto hd beneficio. As vezes, Maya baterd em vocés. Vocés sdo brahmins e
vocés tém de tornar outros brahmins, semelhantes a voc€s, do mesmo modo como as mariposas
zumbidoras fazem. Aquela mariposa zumbidora € apenas um exemplo. Vocés sdo os verdadeiros
brahmins. Sdo vocés, brahmins, que tém de se tornar divindades. E por isto que vocés tém a idade da
confluéncia para se tornarem os mais elevados dentre os seres humanos. Voc€s vém aqui para se tornar
os seres humanos mais elevados. Entretanto, primeiro vocés definitivamente t€ém de se tornar brahmins.
Ha o topete dos brahmins. Vocés podem explicar aos sacerdotes brahmins: “H4 o seu cla brahmin, mas
nao ha um reino brahmin. Quem estabelece o seu cla? Quem € o seu sénior ou lider?”. Quando vocés
explicarem a eles, eles ficardo muito felizes. As pessoas respeitam muito aqueles brahmins, porque eles
relatam as escrituras, etc. Antes, os sacerdotes brahmins iam e amarravam os rakhis. Hoje em dia,
criancas fazem isto. Vocés tém de amarrar rakhis naqueles que fazem a promessa de permanecer puro.
Uma promessa definitivamente tem de ser feita. Nos estamos fazendo esta promessa para tornar Bharat
pura novamente. Voc€s tém de se tornar puros e também fazer com que outros se tornem puros.
Ninguém mais tem o poder de dizer isto. Voc€s sabem que, ao se tornarem puros neste dltimo
nascimento, voc€s se tornardo os senhores do mundo puro. Este € o seu negdcio. Nao ha nenhum outro
ser humano assim. Vocés tém de fazer com que eles fagam um juramento. O Pai diz: A luxdria € o
maior inimigo. Conquistem-na. Ao conquistarem-na voc€s se tornardo conquistadores do mundo.
Lakshmi e Narayan definitivamente se empenharam no nascimento anterior. Foi assim que eles se
tornaram Lakshmi e Narayan. Vocés podem dizer as pessoas o que eles fizeram para que receberem
aquele status. Nao ha nada sobre o que ficar confuso nisto. Vocés nao recebem qualquer felicidade com
esse Deepmala etc. Vocés t€m a felicidade de que agora vocés pertencem ao Pai e que vocés estio
recebendo a heranca d’Ele. No caminho da devogio, as pessoas gastam tanto. H4 tanta perda. As vezes
ha até fogo. Entretanto, eles ndo entendem nada. Vocés sabem que estdo indo para sua casa nova, outra
vez. O ciclo se repetird identicamente. Este € um filme ilimitado; este € um slide ilimitado. Agora que
vocés pertencem ao Pai ilimitado, vocés deveriam ter imensa felicidade. NOs definitivamente
reivindicaremos nossa heranca do paraiso do Pai. O Pai diz: Empenhem-se e tomem aquilo que
quiserem. Vocés definitivamente tém de se empenhar. E apenas ao se empenharem que vocés
conseguirdo se tornar elevados. Este Baba (senhor idoso) pode se tornar tdo elevado; portanto, vocés
também ndo podem se tornar assim? Achcha.



A voces, filhos mais doces, amados, ha muito perdidos e agora encontrados: amor, lembrangas e bom
dia da Mae, do Pai, BapDada. O Pai espiritual diz namaste a vocés, filhos espirituais.

Esséncia para Dharna:
1. Assim como o Pai sempre da felicidade a Seus filhos, do mesmo modo, vocés também tém de se
tornar doadores de felicidade. Mostrem a todos o caminho da liberacao e liberacdo em vida.
2. Facam tapasya para se tornarem conscientes da alma. Tornem-se renunciadores ilimitados deste
mundo velho e sujo.

Béncao:

Slogan:

Que vocés tenham pensamentos puros € positivos para todos e permanecam fiéis,
reconhecendo a especialidade de cada um e criando uma congregacao unida em uma tnica
direcao.

De acordo com o drama, cada um de vocés recebeu uma especialidade ou outra. Portanto,
usem essa especialidade e vejam as especialidades dos outros. Sejam fi€is uns aos outros e
os motivos por trds do que eles dizem mudardo. Ao verem as especialidades de cada um,
embora vocés sejam muitos, todos vocés serdao vistos unidos e a congregacao estard unida
em uma unica dire¢do. Quando alguém lhes disser algo difamatdrio sobre outro, em vez de
apoiarem aquela pessoa, transformem a forma de quem esta lhes contando aquilo e vocés
serdo considerados aqueles que tém pensamentos puros e positivos para 0s outros.

O tesouro dos pensamentos elevados € a base de sua vida brahmin e de terem uma
recompensa elevada.

*OMSHANTI**

Sinal Avyakt: Aumente a pratica do estagio sem corpo (ashariri e videhi).

Se voc€s ndo praticarem se tornar sem corpo em um segundo, os momentos finais serdo de batalha e,
seja qual for a sua fraqueza, seja a sua natureza, os seus relacionamentos com os outros, o seu poder de
pensamento, a sua atitude ou a influéncia da atmosfera, Maya os testard nesse ponto especifico na prova
final. Portanto, a pratica de serem sem corpo € muito essencial.



